
Nietzsche-Studien 54 (2025), 364–389� Published online March 5, 2025

 Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter.  This work is licensed under the Creative 
Commons Attribution 4.0 International License. https://doi.org/10.1515/nietzstu-2025-0003

Johannes Heinrich

Menschliches, Allzumenschliches, Morgenröthe 
und Der Wanderer und sein Schatten
1.	 Timon Boehm / Peter Villwock (Hg.), Engadiner Gedanken-Gänge. Friedrich Nietz-

sche, der Wanderer und sein Schatten. Göttingen: Wallstein Verlag 2021, 215 S., 
ISBN 978-3835339170.

2.	 Tobias Brücker, Auf dem Weg zur Philosophie. Friedrich Nietzsche schreibt „Der 
Wanderer und sein Schatten“, in: David Giuriato / Martin Stingelin / Sandro 
Zanetti (Hg.), Zur Genealogie des Schreibens 24. Paderborn: Brill | Fink 2019, 331 
S., ISBN 978-3846764053.

3.	 Ruth Abbey, Nietzsche’s “Human, All Too Human”. A Critical Introduction and 
Guide. Edinburgh: Edinburgh University Press 2020, 242 S., ISBN 978-1474430845.

4.	 Keith Ansell-Pearson / Rebecca Bamford, Nietzsche’s “Dawn”. Philosophy, Ethics, 
and the Passion of Knowledge. Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2021, 270 S., ISBN 
978-1119693666.

Abstract: Human, All Too Human, Dawn and The Wanderer and His Shadow. Assigned to 
Nietzsche’s so-called “middle period,” Human, All Too Human and Dawn have received much 
less attention than many of his early or later works. Several recent publications attempt to 
correct this, including the four volumes discussed in this review essay. There are a number 
of recurring themes, such as Nietzsche’s writing style and the question whether, and to what 
extent, The Wanderer and His Shadow should be regarded as a separate work within Nietzsche’s 
œuvre. While Abbey as well as Ansell-Pearson and Bamford take a more general approach that 
seeks to provide an introductory overview of Nietzsche’s middle period, Brücker as well and 
Boehm and Villwock are focused specifically on The Wanderer and His Shadow, addressing the 
meaning of the metaphor of “wanderer and shadow” throughout Nietzsche’s work.

Keywords: Writing techniques, Shadow-metaphors, Dietetics, Nietzsche’s Middle Period, Critique 
of Morality

Die der sogenannten mittleren Werkphase zugeordneten Schriften Menschliches, Allzumensch-
liches (1878–80) sowie Morgenröthe (1881) gelten als vergleichsweise wenig rezipierte Arbeiten 
Nietzsches. Jüngere und zeitnah erscheinende Bücher1 versuchen, diese Lücke zu schließen. 
Die vier hier vorgestellten Beiträge zur Nietzsche-Forschung reihen sich in diese Versuche 
ein. Wiederkehrende Themen sind die Diskussion um die angebliche positivistische mittlere 

1 Vgl. Eike Brock / Günter Gödde / Jörg Zirfas (Hg.), Das Leuchten der „Morgenröthe“. Friedrich Nietz-
sche und die Kunst zu leben, Berlin 2022, und Andreas Urs Sommer, Kommentar zu „Menschliches, All-
zumenschliches“, Berlin, im Erscheinen.

Dr. Johannes Heinrich, Wrangelstr. 29, 10997 Berlin, Deutschland, E-Mail: johannes.heinrich1@gmx.de

Jahrgang:    54
Jahr:    2025
Veröffentlichung:      March 5, 2025
DOI:     https://doi.org/10.1515/nietzstu-2025-0003

>> diese Variablen über Zeichenformat gesteuert

mailto:johannes.heinrich1@gmx.de
https://doi.org/10.1515/nietzstu-2025-0003


� Rezensionen   365

Werkphase Nietzsches, die Analyse von dessen Schreibtechnik sowie die Frage, ob und inwie-
weit Der Wanderer und sein Schatten (1880) ein eigenständiges Werk innerhalb von Nietzsches 
Œuvre darstellt. Während die Bücher von Ruth Abbey sowie Keith Ansell-Pearson und Rebecca 
Bamford eher allgemeine Einführungswerke darstellen, zeichnen sich die Beiträge von Tobias 
Brücker sowie Timon Boehms und Peter Villwocks Sammelband durch sehr spezifische Fra-
gestellungen aus. Die letztgenannten Bücher sollen daher zunächst zusammen diskutiert 
werden, weil sie thematisch sehr nahe beieinander liegen. Beide besprechen hauptsächlich 
Nietzsches Werk Der Wanderer und sein Schatten, welches in dieser Kompaktheit in der Nietz-
sche-Forschung zuvor noch nicht eine solche Aufmerksamkeit erhielt.2 In diesen Arbeiten geht 
es insbesondere um die Frage nach der Bedeutung der Metaphorik von „Wanderer und Schat-
ten“ im Wanderer sowie in Nietzsches Gesamtwerk.

1. Der 2021 erschienene, von Timon Boehm und Peter Villwock herausgegebene Sammelband 
Engadiner Gedanken-Gänge. Friedrich Nietzsche, der Wanderer und sein Schatten widmet sich 
einem sehr spezifischen Thema: dem von Nietzsche nachgereichten Abschnitt Der Wanderer 
und sein Schatten, der in der zweiten Auflage von Menschliches, Allzumenschliches erschienen 
ist. Jedoch weisen die Herausgeber in ihrem Vorwort darauf hin, dass es sich beim Wanderer 
um ein Werk handelt, das als unabhängig zu gelten habe und das als „Buch allerdings kaum je 
als eigenständig […] wahrgenommen worden ist“ (9). Der Band beansprucht also interpretative 
Originalität. Diese kann er in weiten Teilen auch einlösen, werden hier doch besonders detail-
liert eher außergewöhnliche Themen der Nietzsche-Forschung angesprochen (etwa christliche 
Symbolik bei Nietzsche, Nietzsches Schreibprozesse oder die Metaphoriken von „Wanderer“ 
und „Schatten“), welche nicht selten die Felder der Literaturwissenschaft berühren und somit 
des Öfteren auch in nicht-philosophische Themen hinübergleiten.

Der Sammelband gliedert sich in ein Vorwort und sechs weitere Beiträge zur Thematik 
sowie Originalabbildungen von der Erstausgabe von Der Wanderer und sein Schatten. Die 
Themen reichen von Peter André Blochs Beitrag über das Glockenmotiv bei Nietzsche, Tobias 
Brückers Untersuchung der Entstehungsgeschichte des Wanderers, Martin Kölbels Ausführun-
gen zu Nietzsches aphoristischer Methode, Claus Zittels Vergleich zu Hans-Christian Andersen, 
Fechner und Nietzsche bis hin zu Hans Ruins Überlegungen zur Rolle des Dialogs mit dem 
Schatten sowie Peter Villwocks abschließender Analyse der christlichen Motive im Wan-
derer. Die Untersuchung des Wanderers ist in dem Band somit komplex, die Beiträge decken 
außerdem viele verschiedene Bereiche ab und sind stets sehr genau und gut nachvollziehbar 
geschrieben.

Im Vorwort ordnet Timon Boehm den Wanderer in Hinblick auf Nietzsches Gesamtwerk 
ein. Dabei bestimmt er das Alleinstellungsmerkmal vom Wanderer darin, dass es das erste 
Werk Nietzsches sei, das dieser als „‚freier Philosoph‘ ohne akademische Anbindung“ (9) ver-
fasst habe. Zudem stelle der Wanderer über dieses Alleinstellungsmerkmal hinaus ein „unbe-
kanntes Schlüsselwerk“ (9) dar. Ziel des Buches sei es, diesen Schlüsselcharakter des Werkes 
darzulegen. In diesem Zusammenhang sollen auch die Verbindungen zu anderen Werken 
Nietzsches (Fröhliche Wissenschaft (1882–87); Menschliches, Allzumenschliches  I; und Also 
sprach Zarathustra (1883–85)) herausgearbeitet werden. Anliegen des Bandes ist somit, auf die 
vielfältigen „philologischen[n] und philosophische[n] Implikationen aufmerksam zu machen“ 
(21), welche sich im Wanderer finden lassen.

2 Eine Ausnahme bildet das jüngst und nach den hier besprochenen Büchern veröffentlichte Buch von 
Sebastian Kaufmann, Kommentar zu Nietzsches „Der Wanderer und sein Schatten“, Berlin 2024.



366   Rezensionen

Tobias Brückers Text befasst sich in seinem Artikel mit der Entstehungsgeschichte von Der 
Wanderer und sein Schatten. Dieser Beitrag sowie auch seine Monografie zum Thema zeich-
nen sich durch eine große Belesenheit und eine detailliert beschriebene Argumentation aus. 
Brücker stellt die These auf, dass sich Nietzsche im Wanderer selbstbezüglich auf die Umstände 
seines eigenen Denkens und Schreibens beziehe. Zu diesen Umständen zählt Brücker Nietz-
sches Arbeits- und Notizhefte, seine Schreibverfahren sowie seine diätetischen Maßnahmen 
an sich selbst (richtige Ernährung, Spazieren etc.) (57). Diese Umstände bildeten den „oft ver-
gessenen Schatten der Philosophie“ (57). Zudem sei für Nietzsche die natürliche Umgebung 
(Klima, Luft etc.) zentral für die Entstehung seiner Philosophie. Es handelt sich laut Brücker 
somit um „verortete Gedanken“ (59), welche nur in einer bestimmten Landschaft, wie z.  B. der 
alpinen Umgebung, so entstehen konnten und welche eine wechselseitige Beziehung zu ihrer 
Umgebung haben.

In der Rolle der Diät für Nietzsches Denken bezieht sich Brücker auf Michel Foucaults 
Analysen der antiken Selbstsorge und Diätetik und fasst die Diät mit Foucault als „die Weise, 
in der man seine Existenz führt“ und die „Lebensführung mit Regeln aus[]statte[t]“ (61).3 Der 
Autor reiht sich damit ein in diverse Werke der jüngeren Nietzsche-Forschung, welche Nietz-
sches Ausführungen zur Diätetik in der antiken Tradition der Selbstsorge verorten und diese 
wiederum mit dem Spätwerk Foucaults kontextualisieren.4 Dem Verfasser ist hierin ganz gene-
rell zuzustimmen. Über Brückers Gedanken hinausgehend muss jedoch festgehalten werden, 
dass man den foucaultschen Topos der „Ästhetik der Existenz“ zudem gewinnbringend mit der 
Idee der ästhetischen Selbststilisierung und Selbstkultivierung5 hätte parallelisieren können, 
die Nietzsche ab seiner mittleren Werkphase verstärkt propagierte.

Brücker beendet seinen Beitrag mit einem Verweis auf das Ende von Der Wanderer und 
sein Schatten (74). Hier betone Nietzsche erneut die Bedeutung der Umgebung, indem auf das 
Sinken der Sonne in einer Bergregion verwiesen werde. Im finalen Dialog des Wanderers mit 
seinem Schatten fragt der Wanderer zuletzt den Schatten: „Wo bist du? Wo bist du?“ (MA II, 
WS, Schlussdialog). Überaus feinsinnig weist Brücker daraufhin, dass hiermit keinesfalls ein 
Verschwinden des Schattens angesprochen ist. Vielmehr verliere der Schatten bloß seine Kon-
turen:

Wenn in den Bergen die Sonne rasch hinter einem Bergkamm untergeht, bleibt der Himmel noch 
lange hell. Es legt sich ein Schatten über das Tal […]. Dieses Naturschauspiel führt dazu, daß der 
Schatten sich schnell über eine große Talfläche ausbreitet […]. Das „wo bist du?“ des Wanderers 
zeugt deshalb nicht vom Verschwinden des Schattens, sondern von dessen Ausbreitung (74).

Brücker kontextualisiert diese Überlegungen mit Nietzsches Ausführungen über den Text als 
„Gegend“ (MA II, WS 126). Im übertragenen Sinne lege sich also der Schatten über den gesamten 
vorherigen Text, über die gesamte Text-Umgebung. Mit seinem finalen Schatten-Dialog möchte 
Nietzsche Brücker zufolge also verdeutlichen, dass der Schatten – als Metapher für die dunklen, 
oft unbewussten Umstände der Philosophie – im Prozess des Schreibens und Veröffentlichens 

3 Michel Foucault, Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit II, übers. v. Ulrich Raulff und Walter 
Seitter, Frankfurt a.M. 1984, 131.
4 Vgl. u.  a. Alexander Gantschow, Das herausgeforderte Selbst. Zur Lebensführung in der Moderne, Würz-
burg 2011; Johannes Heinrich, Individualität, Subjektivität und Selbstsorge bei Nietzsche. Eine Analyse im 
Gespräch mit Foucault, Berlin 2018, insb. 107–239; und Gocha Mchedlidze, Der Wille zum Selbst. Nietz-
sches Ethik des guten Lebens, München 2013.
5 Vgl. u.  a. M 174 und 560.



� Rezensionen   367

eines Werkes mehr und mehr aus dem Blickfeld gerät, obwohl er doch eigentlich im Text omni-
präsent ist. Nietzsches abschließende Frage „Wo bist du?“ könne also in diesem Sinne als ein 
Verschwinden des Schattens bzw. der Umstände des Textes aus dem Bewusstsein des Autors 
verstanden werden. Kritisch gefragt werden muss an dieser Stelle, ob mit der Erklärung des 
Schattens als „Gegend“ nicht gewisse subjektbezogene Bedeutungen der Schatten-Metaphorik 
zu sehr in den Hintergrund geraten.

Die Frage „Wo bist du?“ führt daher automatisch zu der Frage „Wer bist du?“ Während 
also Brückers Ausführungen mit den Überlegungen zum Ort des Schattens enden, so stellt sich 
die Frage nach der Identität des Schattens. Ist er das Alter Ego des Autors, also des Wanderers? 
Ist er sein dunkles Unbewusstes? Ist also der Wanderer oder vielmehr der Schatten selbst der 
Autor des Textes? Oder ist der Schatten der Doppelgänger des Wanderers? Ist der Schatten am 
Ende identisch mit dem Text selbst? Und ist der Wanderer der Autor oder vielmehr nur eine 
literarische Figur Nietzsches? Diese Fragen finden sich im Beitrag von Claus Zittel wieder.

Zittel geht kritisch auf die von Brücker in seiner Monografie vertretene These ein, wonach 
der Schatten im Wanderer für die Schrift stehe und der Wanderer aus dem Wanderer somit 
gewissermaßen in einen Dialog mit seiner eigenen Schrift trete (134).6 Zittel argumentiert 
gegen diese Annahme, indem er auf die „Gleichberechtigung des Schattens innerhalb der WS-
Dialogs“ (134) hinweist, welche die Souveränität des Autors gegenüber seiner Schrift unter-
wandern würde. Diesem Einwand Zittels ist zuzustimmen, nicht zuletzt, wenn man ein Nietz-
sche-Zitat berücksichtigt, welches die Wichtigkeit der Koexistenz, der Gleichwertigkeit und 
des Zusammenspiels von Licht und Schatten (also von Rede und Schrift) betont: „Vielfach muß 
anders geschrieben als gesprochen werden. Deutlichkeit ist Vereinigung von Licht und Schat-
ten“ (Nachlass 1876, 15[27], KSA 8.286).

Zittel kontextualisiert die Figuren des Wanderers und des Schattens zudem mit Also 
sprach Zarathustra. Am Ende seines längeren Artikels widmet er sich der Frage nach der Iden-
tität des Schattens und des Wanderers und verfährt hierbei mit einem Bezug auf die (an Hans 
Christian Andersen angelehnte) Doppelgänger-Thematik. Zittel kommt zu dem Schluss, dass – 
aufgrund von Nietzsches Aufhebung der Dualität von Wahrheit und Schein, von Helligkeit und 
Dunkelheit (124  f., JGB 34) – bei Nietzsche der Unterschied zwischen Wanderer und Schatten 
sich letztendlich in einer Einheit auflöse. Dies bestätigen auch diverse Stellen aus Nietzsches 
Zarathustra, in denen er seinen Erzähler kommentieren lässt: „Also sprach der Wanderer und 
Schatten“ (Za IV, Unter Töchtern der Wüste 1). Der Schatten hat laut Zittel aufgehört, Eigentum 
des Wanderers zu sein, hat sich selbständig gemacht und den Wanderer „gedoppelt“ (140). 
Hiermit greift Nietzsche, wie Zittel scharfsinnig herausdestilliert, Andersens Motiv des Doppel-
gängers auf. Dieser sei nicht wie bei Andersen fett geworden, sondern sei abgemagert, was 
als eine ironische Anspielung auf Andersens Figur des Schlemihls zu verstehen sei. Nietzsche 
betreibt, das arbeitet Zittel anhand von Textstellen aus Also sprach Zarathustra sehr nachvoll-
ziehbar heraus, ein komplexes und vielschichtiges Spiel um seine Identität als Autoren-Ich. Im 
Zarathustra kehrt Nietzsche zur Dialogform vom Wanderer zurück: „Oder wie nenne ich dich? / 
Vergieb mir, oh Zarathustra, diese Mummerei, antwortete der Doppelgänger und Schatten […]. 
Mitunter nannte ich mich auch der Wanderer, / öfter aber noch Zarathustra’s Schatten“ (KSA 
14.337). Der Schatten selbst nennt sich also, gleich dem Märchen von Hans Christian Andersen, 
selbst Wanderer, nimmt demnach zumindest vorübergehend auf betrügerische Weise die Posi-
tion des Autors ein. Selbst der Wanderer ist somit nicht als authentische Sprecherinstanz zu 
identifizieren.

6 Vgl. Brücker 75.



368   Rezensionen

Bereits Zarathustra ist eine literarische Figur Nietzsches, die nicht mit ihm als Autor zu 
identifizieren ist. Nietzsche treibt jedoch dieses literarische Rollenspiel noch weiter, indem er 
mit dem Schatten eine weitere literarische Figur einführt, die von Zarathustra als „Possenrei-
ßer“ (KSA 14.337), also als nicht vertrauenswürdig, eingeführt wird.

Somit bleiben, das lässt sich als These aus dem bis hierhin Analysierten ableiten, nicht 
nur die Figuren des Wanderers und seines Schattens, sondern auch die von Nietzsche selbst 
als Autor seiner Schriften einer Ambiguität unterworfen. Auch Zittel stellt in diesem Sinne 
fest, dass viele Selbstzuschreibungen, die „Nietzsche in den Mund“ (138) gelegt worden seien, 
nicht unbedingt mit dem Autor Nietzsche identisch sind. Losungen wie „Nichts ist wahr, alles 
ist erlaubt“ oder wie die vom „guten Europäer“ sind somit nicht eins zu eins zu verstehen, 
sondern werden bei Nietzsche oft von der Figur des Schattens ausgesprochen (138).7 Nietz-
sche identifiziert sich demnach – das kann im Anschluss an Zittel festgehalten werden – nicht 
in allen Fällen selbst als Autor seiner Schriften und steht somit nicht eindeutig hinter allen 
Aussagen, die in seinen Schriften getroffen werden. Er durchläuft also viele Stufen von litera-
rischen Figuren und Masken.8

Bis hierhin lässt sich somit feststellen: Nietzsches Buch Der Wanderer und sein Schatten ist 
ein gegenüber Menschliches, Allzumenschliches unabhängiges Werk. Die Tatsache, dass Nietz-
sche sowohl in Jenseits von Gut und Böse (1886)9 als auch im Zarathustra zur Schatten-Metapho-
rik sowie zur Dialogform zurückkehrt, unterstreicht noch einmal die Wichtigkeit, die der Wan-
derer im gesamten Œuvre Nietzsches einnimmt, sowie die Dringlichkeit, sich ausführlicher als 
bisher mit diesem Werk auseinanderzusetzen. Metaphorisch gesprochen: Ähnlich, wie sich im 
Wanderer und später im Zarathustra der Schatten gegenüber seinem „Urheber“ unabhängig 
macht, so wird auch das Werk Der Wanderer und sein Schatten unabhängig von Menschliches, 
Allzumenschliches, mit welchem es oft identifiziert worden ist.

Zittel kommt am Ende seines Artikels zu dem Schluss, dass Nietzsche sich im Zarathustra 
in „wechselnde Rollenidentitäten“ (143) aufteilt, welche auch immer wieder „Positionen von 
Zarathustra“ (143) einnähmen und diese in Teilen sogar parodierten. Damit einher gehe somit 
eine „performative Erschütterung der Glaubwürdigkeit der Sprecherinstanz“ (143), welche im 
Zarathustra auf vielfältige Weise inszeniert werde. Der Schatten stelle in diesem Rollenspiel 
wiederum eine höhere Instanz dar, und an dem Dialog mit dem Schatten zeige sich ein „Meta-
Dialog“ (143), da „er die im Buch häufig vorgenommenen Rollenwechsel selbst zum Thema 
macht […]: Der Schatten ist das Urbild von Zarathustras Doppelgängern“ (143). Am literarischen 
Spiel mit seinen eigenen Autoren-Schatten, so ließe sich im Anschluss an Zittels Überlegungen 
sagen, zeigt Nietzsche performativ auch die weitaus umfassendere Unmöglichkeit einer unge-
brochenen Existenz im Allgemeinen. Es gibt kein „wirkliches“, essentialistisches Ich, das sich 
von einem scheinbaren Schatten-Ich abgrenzen ließe. Zittel schließt seinen Artikel dement-
sprechend: „Es gibt kein wahres Ich hinter dem Falschen. Es leben die Schatten. Wir leben als 
Schatten“ (143).

Ähnlich, wie Zittel (124  f.) bei Nietzsche Licht und Schatten als Metaphern für Wirklichkeit 
und Schein herausarbeitet,10 bestimmt Hans Ruin in seinem Beitrag Licht und Schatten als das 
Verhältnis von Wahrheit und Lüge (153). Für Ruin ist der Schatten und damit die Lüge bzw. 

7 Vgl. Za IV, Der Schatten.
8 Dem Topos der Maske in Nietzsches Werk hat sich zuletzt vor allem Corinna Schubert, Masken den-
ken – In Masken denken. Figur und Fiktion bei Friedrich Nietzsche, Bielefeld 2021, ausführlich gewidmet. 
Vgl. zu der Problematik des Wanderers als literarische Figur insb. 145  ff.
9 Vgl. etwa JGB 34.
10 Vgl. JGB 34.



� Rezensionen   369

die Fiktion notwendiger Bestandteil der Erkenntnis. Das Licht der Erkenntnis der Aufklärung 
benötigt demnach als Ergänzung die Perspektive des Schattens als seines unbewussten, krea-
tiven Untergrundes:

Vielmehr ist der Schatten zutiefst verbunden mit der Art seines Schreibens, das […] ein Schat-
ten-Schreiben ist: ein Schreiben unter einer metaphysischen Blende, welches das Phänomen des 
Lichtes, der Erleuchtung und der Aufklärung von der unbeleuchteten Warte und Perspektive des 
Schattens aus erkundet (151).

Ruin betont zudem Nietzsches Bezug zum Kynismus, da dieser – wie Diogenes – den Wanderer 
darum bittet, aus der Sonne zu gehen (157). Das wäre ironischerweise gleichbedeutend mit dem 
Verschwinden des Schattens des Wanderers. Ruin deutet den abschließenden Ausruf des Wan-
derers „Wo bist du? Wo bist du?“ als wirkliches Verschwinden des Schattens, da die Person, die 
den Schatten werfe, aus der Sonne gegangen sei (157). Jedoch muss die Auflösung des Schattens 
nicht nur an das Zurücktreten der Person aus dem Licht, sondern auch mit dem Sinken der 
Sonne verknüpft werden. Brücker hatte in seinem Artikel sehr zutreffend darauf hingewiesen, 
dass das Sinken der Sonne keineswegs gleichbedeutend mit dem Verschwinden des Schattens 
sei, sondern in einer Berglandschaft dessen Ausbreitung in eine Omnipräsenz bedeutet (74). 
Diese Textstelle und die auseinandergehenden Meinungen von Brücker und Ruin darüber sind 
also besonders interessant. Brücker interpretiert das Sich-Ausbreiten des Schattens auf das 
Tal als eine Einswerdung des Textes mit seiner Umgebung (74  f.). Die abschließende Dialog-
szene zwischen Wanderer und Schatten lässt sich, über Brückers Überlegungen hinauswei-
send, jedoch auch subjektphilosophisch, nämlich als Forderung nach einer kosmischen Dekon-
struktion von Subjektivität deuten. Denn die Bitte des Schattens an seinen „Herrn“, ihm aus der 
Sonne zu gehen, geht damit einher, dass der Wanderer sich selbst in den Schatten der Fichten 
stellt und somit keinen eigenen Schatten mehr wirft. Erst also, weil die Sonne sinkt und der 
Wanderer zugleich den Schatten „freigibt“, indem er sich selbst in einen Schatten stellt, kann 
sich der Schatten von seinem Herrn und seinen subjektiven Konturen lösen und sich in einer 
breiteren, ganzheitlicheren Schattenhaftigkeit auflösen. Diese Auflösung von Subjektivität in 
eine prä-subjektive und kosmische Ganzheit soll vom Wanderer, so die Bitte seines sich auf-
lösenden Schattens, auch auf eine ästhetische Weise genossen werden. Das Untergehen der 
Sonne in einer Berglandschaft – und das damit einhergehende Naturschauspiel des sich über 
das Tal legenden Schattens – kann vom Wanderer nur unter der Bedingung ästhetisch betrach-
tet werden, seinen eigenen Schatten aufzugeben. Anders ausgedrückt: Schönheit entsteht erst 
über die Aufgabe des eigenen Ichs, verstanden als autonomes und ursächliches Subjekt. Folgt 
man dieser Deutung, so ist der Ratschlag des Schattens am Ende des Schlussdialogs vom Wan-
derer als Anregung zu verstehen, das Schauspiel des sich in eine Omnipräsenz auflösenden 
Ichs zu genießen: „Tritt unter diese Fichten und schaue dich nach den Bergen um; die Sonne 
sinkt“ (WS, Schlussdialog). In einer Nachlass-Stelle, welche ebenfalls der Zeit der mittleren 
Werkphase entstammt, verleiht Nietzsche dieser Forderung nach der Aufgabe des Egos Aus-
druck: „Schrittweise lernen, das v e r m e i n t l i c h e  I n d i v i d u u m  a b z u w e r f e n !  […] Über 
„m i c h “ und „d i c h “ hinaus! Kosmisch empfinden!“ (Nachlass 1881, 11[7], KSA 9.443).

Gegen Ende seines Beitrags entwirft Ruin anhand des Zarathustra eine eigene These zu 
Nietzsches Idee von Autorenschaft. Während Brücker den Dialog zwischen Wanderer und 
Schatten im Wanderer als Dialog des Autors mit seinem Text charakterisiert, erweitert Ruin 
diese Perspektive. Im Zarathustra wird aus seiner Sicht Nietzsche selbst als Autor seiner 
früheren Schriften aufgeführt. Die Einswerdung von Wanderer und Schatten, auf die schon 
Zittel verwiesen hatte, kann Ruin zufolge nur geschehen, weil das Werk Der Wanderer und sein 
Schatten bereits abgeschlossen, d.  h. publiziert und hinter sich gelassen wurde. Somit führe 



370   Rezensionen

Nietzsche im Zarathustra diese Einswerdung als Einswerdung des Autoren-Ichs mit seinem 
Schatten vor (159). Deutlich werde dies daran, dass Nietzsche den Schatten ein Lied singen 
lasse, welches direkt aus Nietzsches eigener Feder in einem Werk außerhalb von Also sprach 
Zarathustra entspringe:

Zuletzt greift dann der Wanderer / Schatten / Autor die Harfe […] und beginnt zu singen. Und was 
singt er? Er singt einen Teil von Nietzsches eigenen Dithyramben den zweiten Teil der „Töchter der 
Wüste“, den er zur gleichen Zeit komponiert hat. So singt der allegorisierte Autor […] sein eigenes 
Gedicht für seine poetische Erfindung Zarathustra, um ihn zu erfreuen! Er, der Autor Nietzsche – 
der seine literarische Stimme sechs Jahre zuvor in einem Gespräch mit seinem Schatten gefunden 
hatte –, erscheint nun selbst als Schatten seines erschaffenen poetischen Helden (159  f.).

Im Anschluss an diese überaus dichten und aufschlussreichen Ausführungen Ruins lässt sich 
sagen: Nietzsche hat sich im Zarathustra in Teilen bereits inhaltlich aus der Werkphase von 
Menschliches, Allzumenschliches und Der Wanderer und sein Schatten verabschiedet. Dies wird 
auch an Zarathustras Klage über zu viel Erkenntnis und Aufklärung (158  f., Za IV, Der Schatten) 
deutlich: Hiermit ist auch eine Abkehr von der gemeinhin als „aufklärerisch“ und „positivis-
tisch“ bezeichneten Phase von Nietzsches Denken während Menschliches, Allzumenschliches 
angesprochen.11 Erst durch diese Überwindung und Weiterentwicklung kann der Autor dieser 
Schriften zum Schatten werden. Nietzsche stellt sich im Zarathustra also selbst als den zum 
Schatten gewordenen Autor seiner früheren Schriften vor: „so setzt Nietzsche sich hier selbst 
als Figur in seine eigene Erzählung hinein“ (160).

Neben jener kosmischen Auflösung von Subjektivität hat das Verschwinden des subjek-
tiven Schattens am Ende vom Wanderer also noch eine andere, literarische Bedeutung: Die 
Publikation vom Wanderer sowie die inhaltliche Distanzierung gegenüber der Werkphase von 
Menschliches, Allzumenschliches hat das Loslassen vom alten Autoren-Ich und somit auch die 
Auflösung des schreibenden Subjekts in eine Schattenhaftigkeit zur Folge. Hierzu schreibt Ruin: 
„Am Ende wird er sich selber als unbegreifbaren Rest seiner eigenen literarischen Schöpfung 
erfahren und präsentieren, das heißt: als deren Schatten“ (164). Im Zarathustra lässt Nietzsche 
also den Autor von Menschliches, Allzumenschliches und auch vom Wanderer bis zu einem 
gewissen Grade hinter sich. Jedoch bleibt, so Ruin, der Wanderer entscheidend für Nietzsche 
und sein Selbstverständnis als literarischer Autor und als Philosoph: „Zwischen WS und Za ist 
Nietzsche erst wirklich zum Autor geworden“ (163).

2. Tobias Brückers Monografie Auf dem Weg zur Philosophie. Friedrich Nietzsche schreibt „Der 
Wanderer und sein Schatten“ beschäftigt sich ebenfalls ausführlich mit Nietzsches gleichnami-
ger Schrift. Der Schwerpunkt dieser Untersuchung liegt in der Darstellung der Schreibsitua-
tion sowie der Entstehungsgeschichte vom Wanderer. Das Buch zeichnet sich insgesamt durch 
Stringenz sowie einen hohen Grad an Originalität aus; besonders, wenn es um die Analyse der 
Bedeutung von Nietzsches Schreibtechnik für dessen Philosophie geht.

Es teilt sich auf in eine Einleitung und drei größere Hauptkapitel mit diversen Unterpunk-
ten. In der Einleitung beschreibt Brücker den methodischen Zugriff auf Nietzsches Werk. Dabei 
greift er auf Hans-Jörg Rheinbergers Theorie des „experimentellen Arrangements“ zurück.12 

11 Vgl. Za IV, Der Schatten, KSA 4.340  f.
12 Vgl. Hans-Jörg Rheinberger, Experimentalsysteme und epistemische Dinge. Eine Geschichte der Prote-
insynthese im Reagenzglas, Göttingen 2001, 10; Epistemologie des Konkreten. Studien zur Geschichte der 
modernen Biologie, Frankfurt a.M. 2006, 314  f.; und „Vom Schreiben, ohne zu wissen, wie es endet“, in: 



� Rezensionen   371

So gleiche Nietzsches Schreibverfahren im Wanderer dem eines naturwissenschaftlichen 
Experiments (2). Statt Proben und Apparaten seien bei geisteswissenschaftlichem Arbeiten die 
Instrumente „Notizbücher […], Briefe, Lektüren, Landschaften, Diäten und Schreibverfahren“ 
(2). Ein solches Schreibverfahren sei, so Brücker mit Bezug auf Christoph Hoffmann, immer 
geprägt von der Umgebung (3).13 Für den Fall Nietzsche bedeute dies, dass dieser durch das 
bewusste Aufsuchen bestimmter Kurorte („Kurort-Philosophie“) und das Praktizieren diäteti-
scher Praktiken die Umgebung seines Schreibens strukturiert habe. Das Schreibverfahren, das 
ist eine der zentralen Thesen des Buches, entwickle sich somit stets in einer Schreibsituation. 
Beides hätte auch Einfluss auf die Inhalte der Philosophie: „Die Philosophie entwickelt sich im 
und beim Schreiben weiter“ (3). Auch wenn es generell richtig ist, Nietzsches Philosophieren 
und im Besonderen seine Schreibtechnik als ein Experiment und als Spiel mit Dosierungen 
zu beschreiben, so lässt sich doch fragen, ob dessen Wissenschaftskritik (Kritik an wissen-
schaftlichen Methoden, am Begriff der Objektivität und am Begriff der Wahrheit) es generell 
zulässt, ausgerechnet einen Ansatz aus der Naturwissenschaft heranzuziehen, um Nietzsches 
Schreiben zu charakterisieren.14 In jedem Fall hat Nietzsche den Begriff der Wissenschaft im 
zeitnah erschienenen Menschliches, Allzumenschliches immer wieder mit der Philologie statt 
mit der Naturwissenschaft parallelisiert.15

Der Wanderer wird nun von Brücker als „Fallbeispiel“ (3) für die Analyse eines solchen 
philosophischen Schreibens herangezogen. Wie schon Boehm vertritt auch Brücker die These 
von der grundsätzlichen Selbstständigkeit vom Wanderer im Gesamtwerk Nietzsches: Der 
Wanderer sei „mehrheitlich […] formal und inhaltlich“ als „eigenständige Publikation“ (4) 
wahrzunehmen. Auch in Brückers Monografie spielen die bereits angesprochenen Themen 
der Autorenschaft und der Schrift eine zentrale Rolle: Das „Verhältnis von Autor, Schrift und 
Leser“ (5) stehe im Zentrum der Betrachtung. Eine weitere grundsätzliche These in der Analyse 
vom Wanderer besteht für Brücker in der Annahme, dass „die Bedeutung dieses Buches für 
Nietzsches Philosophie nicht bloss im Text, sondern auch in der Produktionsweise und der 
Werkpolitik liegt“ (7). Somit werde Nietzsches Grundgedanke des Werdens nicht nur inhalt-
lich, sondern auch formal umgesetzt: Philosophie werde von Nietzsche nicht mehr mit dem 
Anspruch betrieben, objektive und feste Überzeugungen darzulegen und zu entwickeln. Dies 
zeige sich auch in dessen Produktionsweise beim Wanderer, die über eine mehrstufige Abfolge 
von Notizbüchern bis hin zur Publikation einen vorübergehenden, werdenden, niemals kom-
plett finalisierten Arbeitsprozess darstelle. Mit dem methodischen Einbeziehen der Manu-
skripte dürfe jedoch nicht eine Abwertung des Schreibens gegenüber dem Denken einher-
gehen, wie es besonders in der englischsprachigen Werkausgabe in Teilen geschehen sei (19). 
Die Notizbücher seien also kein Zeugnis eines Denkers, der nach einer adäquaten Form des 
Schreibens für sein Denken suche, wie es selbst verdiente Nietzsche-Forscher angenommen 
hätten. Vielmehr sei, was Nietzsche angehe, gerade nicht mehr von einem „unabhängige[n] 
Autor“ zu sprechen, „der sich seine Formen autonom auswählt“ (20). Denn dies käme letztlich 
dem Genie-Gedanken gleich, den Nietzsche wiederum in Menschliches, Allzumenschliches so 
nachhaltig zurückgewiesen habe.

Alexander Kraus / Birte Kohtz (Hg.), Geschichte als Passion. Über das Entdecken und Erzählen der Ver-
gangenheit. Zehn Gespräche, Frankfurt a.M. 2011, 267–295.
13 Vgl. Christoph Hoffmann, „Umgebungen. Über Ort und Materialität von Ernst Machs Notizbüchern“, 
in: Martin Stingelin / Matthias Thiele (Hg.), Portable Media. Schreibszenen in Bewegung zwischen Peri-
patetik und Mobiltelefon, München 2010, 89–109.
14 Vgl. GM III 24–28.
15 Vgl. MA I 8, 266 und 270.



372   Rezensionen

Brücker geht darüber hinaus auf die in der Forschung16 bereits breiter diskutierte Frage 
ein, ob die Vermischten Meinungen sowie der Wanderer eigenständige Werke oder aber einen 
Anhang von Menschliches, Allzumenschliches darstellten (22  ff.). Um diese Frage beantworten 
zu können, stelle sich wiederum die Frage, ob sich der Wanderer in die sogenannte freigeistige 
Phase Nietzsches einordnen lasse, von der im Allgemeinen gesprochen werde, wenn es um die 
Charakterisierung von Menschliches, Allzumenschliches oder Die fröhliche Wissenschaft gehe. 
Brücker zieht dies in Zweifel, indem er zurecht auf zentrale Unterschiede zwischen Mensch-
liches, Allzumenschliches und den Wanderer hinweist. So vertrete Nietzsche im Wanderer eine 
demokratiefreundlichere Haltung als in Menschliches, Allzumenschliches; zudem sei der sen-
tenzenhafte Stil von Menschliches, Allzumenschliches, der sich vor allem an den französischen 
Moralisten orientiere, durch einen „lockeren Stil“ (23) ersetzt worden. Außerdem finde sich 
im Wanderer ein verändertes Verhältnis zur Autorenschaft. Ergänzend hierzu weist Brücker 
darauf hin, dass der Wanderer das erste Werk Nietzsches sei, das in einer isolierten Umgebung 
(St. Moritz) und Schreibsituation sowie mit einem durchgängigen Schreibverfahren verfasst 
worden sei. Trotz all dieser Spezifizierung vom Wanderer betont Brücker, dass „der Status des 
Wanderer nicht eindeutig bestimmt“ (25) werden könne, da Nietzsche selbst wiederholt von 
Menschliches, Allzumenschliches als einem Werk mit zwei Anhängen gesprochen habe. Unter 
Abwägung all dieser Argumente kommt Brücker am Ende zu folgender These:

Der Wanderer war bis 1885, als Nietzsche eine vollständige Überarbeitung von Menschliches plante, 
in den Augen des Autors grösstenteils ein eigenständiges Werk. Um die heute selbstverständliche 
Einordnung vom Wanderer als Nachtrag zu Menschliches zu verstehen, muss der Kontext der 
Neuen Ausgaben von 1886 rekapituliert werden (26).

Nietzsches neue Vorrede von 1886 ordnet den Wanderer sowie die Vermischten Meinungen und 
Sprüche als Anhänge zu Menschliches, Allzumenschliches. Jedoch mahnt Brücker auch hier 
Zweifel an, inwiefern man den neuen Vorreden Nietzsches unhinterfragt folgen solle, wenn 
es um die Einordnung vom Wanderer gehe. Denn Nietzsche verfolge mit diesen Vorreden auch 
werkpolitische Ziele für die Neuausgabe wie z.  B. die Konstruktion einer „Werkkohärenz“ (29).

Zunächst ist hierzu festzustellen, dass Brücker zu Beginn seiner Monografie den Wanderer 
noch sehr viel eindeutiger als eigenständiges Werk darstellte (4). Seine Meinung scheint sich 
also im weiteren Verlauf des Buches auszudifferenzieren. Brückers Auffassung zum Thema 
einer vermeintlichen Eigenständigkeit vom Wanderer fällt also ambivalenter aus als z.  B. die 
von Timon Boehm. Dieser hatte in der Einleitung zum Sammelband den Wanderer nicht nur 
als eigenständiges, sondern sogar als Schlüsselwerk Nietzsches bestimmt und dies u.  a. damit 
begründet, dass Nietzsche mit dem Wanderer und dem Schatten zwei Figuren etabliert habe, 
die sich „von nun an durch sein Gesamtwerk“ (10) ziehen würden. Zudem komme dem Wan-
derer eine besondere Bedeutung zu, weil hier zentrale Merkmale nietzscheanischer Philoso-
phie (wie sein Perspektivismus) zum ersten Mal zum Ausdruck kämen. Dies sind sehr valide 
Punkte, vor allem, wenn man sie mit den von Brücker selbst hervorgebrachten formalen Argu-
menten verbindet, die für die Eigenständigkeit vom Wanderer spricht. Auch Claus Zittel betont 
die Eigenständigkeit vom Wanderer, einem Werk, das zwar als Anhang geläufig, jedoch separat 
veröffentlicht worden sei (103). Dieses Argument ist ebenfalls gewichtig. Insgesamt sprechen 
daher deutlich mehr Argumente für eine Selbstständigkeit von Nietzsches Wanderer. Nietz-

16 Bereits Karl Jaspers sprach von einem Sonderstatus der Entstehungszeit vom Wanderer für Nietz-
sches Gesamtwerk. Vgl. Karl Jaspers, Nietzsche. Einführung in das Verständnis seines Philosophierens, 
4. Aufl., Berlin 2010, 94.



� Rezensionen   373

sches eigene, ab 1886 erfolgte, zeitweilige Einordnung des Werkes als Anhang muss aufgrund 
von veränderten Vorzeichen seiner Philosophie zu dieser Zeit stark relativiert werden.

Brücker analysiert darüber hinaus das Verhältnis von Autor und Schrift anhand der 
Bedeutung des Figurenpaars von Wanderer und Schatten im Wanderer. Er führt in diesem 
Zusammenhang den Phaidros-Dialog von Platon an: Dort werde in der Unterscheidung von 
Schrift und Rede die Schrift lediglich als Schattenbild der eigentlichen und wahrhaften Rede 
beschrieben (75).17 Nach dieser Argumentation Brückers steht der Schatten in Nietzsches Wan-
derer sinnbildlich für die eigene Schrift, hat also selbstreferenziellen Charakter: „Der Wan-
derer führt dann nämlich weniger einen Dialog mit sich selbst als mit der Schrift“ (75). Dieser 
These wird (wie gesehen) von Claus Zittel (134) kritisch begegnet. Zittel muss hierin zugestimmt 
werden, zum einen, weil Nietzsche an vielen Stellen seines Werkes die Gleichwertigkeit und das 
dialektische Spiel zwischen Licht und Schatten, d.  h. zwischen Wirklichkeit und Schein, betont 
(JGB 34). Zum anderen muss – wie ja eigentlich Brücker auch selber betont hat (20) – bei Nietz-
sche von einer grundsätzlichen Untrennbarkeit von Autor und Schrift ausgegangen werden. 
Das Werk und die Philosophie entstehen für Nietzsche demzufolge beim Schreiben, und es 
gibt keinen selbstständigen Autor, der nur noch nach Formen für den Ausdruck seiner Phi-
losophie sucht. Das Gespräch zwischen dem Wanderer und seinem Schatten kann daher nicht 
als Dialog zwischen Autor und Schrift identifiziert werden. Vielmehr sollte von einer Einheit 
oder zumindest von einer Untrennbarkeit von Autor und Schatten ausgegangen werden – wie 
für Nietzsche Wahrheit nicht mehr von Fiktion und die wirkliche Welt nicht mehr von der 
scheinbaren unterschieden werden können.18

Zittel (134) betonte zudem mit Recht (und auch Brücker weist in einer Fußnote darauf 
hin), dass Platon nur in der Schleiermacher-Übersetzung von einem Schattenbild spricht und 
in anderen Übersetzungen nur von einem Abbild die Rede ist. Selbst wenn man jedoch die 
Übersetzung vom „Abbild“ übernimmt, so ist der Wanderer dem Schatten weder im Wanderer 
noch im Zarathustra überlegen, denn, wie der Bezug zu Andersens Schatten als Doppelgänger-
figur (Zittel 124  f.) zeigt, der Schatten übernimmt teilweise sogar die Rolle des Wanderers und 
ist somit dem Wanderer oder dem Autor nicht hierarchisch unterlegen.

Brückers Idee, Nietzsche mit Platons Schriftkritik kurzzuschließen, muss daher generell 
in Frage gestellt werden. Sicher birgt die Schattenmetaphorik Referenzen zu Platons Werk, 
jedoch bedeutet dies nicht, dass Nietzsche dessen Ansichten übernimmt. Vielmehr scheint es, 
dass er dessen Auffassung von „wahrer“ und „scheinbarer“ Welt ironisch bricht und umkehrt. 
Brücker jedoch hält daran fest, dass Nietzsche eine quasi-platonische und dualistische Version 
der Lese- und Schreibkunst vertritt: „Nietzsche löst Platons Unterscheidung zwischen Schrift 
und Rede nicht auf, sondern überführt sie in eine auf den Leser ausgerichtete Schreibpraktik“ 
(77). Immerhin schränkt Brücker ein: „Die Schrift ist nicht entkoppelt von Schreiben und Lesen. 
Deshalb braucht es eine Schreibkunst und eine Lesekunst“ (77). Die Idee solle somit im Leser 
wiedererzeugt werden (78). Zugestimmt werden muss Brücker hingegen bei dessen Einwand 
gegen Deutungen aus der Nietzsche-Forschung, die die Figur des Wanderers allzu einseitig 
und voreilig mit der nietzscheanischen Idee des freien Geists identifizieren. Denn wie Zittel in 
seinem Beitrag richtigerweise feststellt, spielt Nietzsche, besonders im Zarathustra, mit diver-
sen Identitäten als Autor und stellt viele seiner Thesen, Terminologien (wie „freier Geist“) und 
Werke als bereits „schattenhaft“ bzw. doppelgängerhaft vor (138).

17 Vgl. Phaidros, 267a–276b (Platon, Phaidros, 2. Aufl., übers. v. Ernst Heitsch, Göttingen 1997, 62  f ). In 
dieser Übersetzung wird vom „Abbild“ (63) gesprochen.
18 Vgl. GD, Wie die „wahre Welt“ endlich zur Fabel wurde.



374   Rezensionen

Unterstützt werden muss zudem Brückers Ansicht, dass Nietzsche das souveräne Autoren-
Ich bzw. das Künstler-Ich zurückweise, wie er auch – bereits in seiner mittleren Werkphase – 
nachhaltig das „souveräne Subjekt“ (84) im Sinne einer autonomen Urheberschaft kritisch hin-
terfrage. Sehr nachvollziehbar wird von Brücker auch Nietzsches Schreibsituation während 
des Verfassens vom Wanderer beschrieben: so stellt er detailliert – und anhand von Nietzsches 
Briefen – den Einfluss der „physisch-materiale[n] Umgebung“ (86) auf Nietzsches Schreiben 
dar. Darüber hinaus wird das Wandern als Nietzsches Schreibverfahren herausdestilliert, was 
durch einen Brief Nietzsches an Peter Gast belegt wird: „Alles ist, wenige Zeilen ausgenommen, 
u n t e r w e g s  erdacht und in 6 kleine Hefte […] skizziert worden“ (5. Oktober 1879, Nr. 889, 
KSB 5.450, 86).19 Außerdem arbeitet Brücker überzeugend heraus, dass auch die Umwelt als 
zeitliche Abfolge von Tag und Nacht Einfluss auf Nietzsches Schreiben hatte: „Die zeitliche 
Dimension der Schreibsituation kommt auch im Rahmendialog des Wanderers zur Sprache. 
Die Gesprächszeit zwischen Wanderer und Schatten ist nämlich begrenzt durch das Tageslicht 
der Sonne“ (88).

An einer späteren Stelle revidiert Brücker seine eigene These vom Wanderer als Autor und 
dem Schatten als seiner Schrift (75), indem er nun den „Autor und Leser als Wanderer und Schat-
ten“ (132) betrachtet. Der Dialog zwischen Wanderer und Schatten ist also der zwischen Autor 
und Leser. Denn der von Nietzsche eingeforderte „Ungehorsam gegenüber dem Autor“ (132), der 
aus der Ent-Autorisierung des Autoren-Ichs hervorgehe, ginge einher mit einer freundschaftli-
chen Vertrautheit des Autors mit seinen Lesern. Brücker interpretiert somit den Rahmendialog 
vom Wanderer in diesem Sinne: „Aber du hattest Recht: gute Freunde geben einander hier und 
da ein dunkles Wort als Zeichen des Einverständnisses, welches für jeden Dritten ein Rätsel sein 
soll. Und wir sind gute Freunde“ (WS, Rahmendialog, 132). Diese „Schatten-Leser Vermutungen“ 
(137) sind insgesamt durchaus legitim, jedoch stellt sich die Frage, inwiefern sie sich mit Brü-
ckers eigener These von der Synonymität „Schrift-Schatten“ widersprechen.

Brücker widmet sich darüber hinaus der Wichtigkeit der Diätetik für Nietzsches Ver-
ständnis vom Schreiben (152  ff.). Die Themen der Diätetik und der Selbstsorge sind, wie bereits 
weiter oben angedeutet, in der jüngeren Nietzsche-Forschung ausführlich behandelt worden.20 
Den Zusammenhang zu Nietzsches Auffassung vom Schreiben herzustellen ist jedoch ori-
ginell: Nietzsche spricht in MA II, WS 16 von den „n ä c h s t e n  D i n g e [n]“ (wie Essen, Wohnen, 
Kleidung etc.), denen es wieder mehr Aufmerksamkeit zu schenken gelte. Die Formulierung 
von den „n ä c h s t e n  D i n g e [ n ] “ verweist auch auf die spätere Werkphase Nietzsches,21 was 
zeigt, dass er sich diese Themen betreffend treu blieb. Brückers These in diesem Zusammen-
hang ist folgende: „Die Diätetik prägt […] nicht nur Nietzsches Philosophie, sondern auch seine 
Vorstellung von Lesen, Schreiben und Autorenschaft“ (152). Brücker stellt fest, dass Nietzsche 
seine Anleitungen zur Diät zum einen aus der antiken Philosophie der Selbstsorge und zum 
anderen aus zeitgenössischen, populärwissenschaftlichen Texten zog. Die Diätetik wurde laut 
Brücker zum Teil „der Organisation seines Schreibverfahrens“ (153).

19 Vgl. hierzu auch spätere Äußerungen in Ecce homo, die eine Kontinuität Nietzsches bei dieser Me-
thodik belegen: „keinem Gedanken Glauben schenken, der nicht im Freien geboren ist und bei freier 
Bewegung“ (EH, Warum ich so klug bin 1, KSA 6.281).
20 Vgl. u.  a. Gantschow, Das herausgeforderte Selbst; Günter Gödde / Nikolaos Loukidelis  / Jörg Zirfas 
(Hg.), Nietzsche und die Lebenskunst. Ein philosophisch-psychologisches Kompendium, Stuttgart 2016; 
und Mchidlidze, Der Wille zum Selbst.
21 Vgl. u.  a. zur Beschäftigung des späten Nietzsche mit diesen Themen: EH, Warum ich so klug bin 1–3, 
8 und 10.



� Rezensionen   375

In der Beschreibung der Bedeutung der Diätetik geht Brücker  – wie bereits kurz ange-
deutet – auch auf Foucaults Analysen der antiken Selbstsorge ein (161).22 Brücker betont, dass 
Foucaults Auffassung einer diätetischen Lebenskunst „nicht aus einem allgemeinen Wissen, 
sondern aus Praktiken, welche auf das eigene Selbst angewendet werden“ (162), bestünden. 
Nietzsche verwende im Wanderer zudem den sokratischen Topos der Selbsterkenntnis, da wir 
in den alltäglichen Dingen unwissend seien und deshalb von dem ärztlichen Blick Anderer 
abhingen (MA II, WS 6).23 Die Selbsterkenntnis ist also die Voraussetzung für die rechte Sorge 
um sich selbst und befreit uns von der Notwendigkeit wissenschaftlicher Erkenntnis: „Kennt 
man sich selbst, ist man auf feste Resultate und klare Erkenntnisse nicht mehr angewiesen“ 
(165).

Der wissenschaftsorientierte „Freigeist“ aus Menschliches, Allzumenschliches wird somit 
ergänzt durch die Figur des Wanderers, der seine Selbstbestimmtheit aus einer aus Selbst-
erkenntnis gespeisten, leiblich orientierten Sorge um sich selbst ableitet. In diesem Zusam-
menhang kommt Brücker jedoch auch zu der etwas kryptischen Schlussfolgerung, dass der 
Schatten den „nahen Alltag, die Diät und die Umgebung“ (166) personifiziere, da der Schatten 
im Schlussdialog vom Wanderer von jenen nächsten Dingen spreche, die ihm zugutekämen. 
„Einen Schatten zu haben“, so schlussfolgert Brücker, „heisst, einen Leib zu haben“ (166). Selbst-
verständlich ist Nietzsches Schatten-Metapher nicht monokausal zu erklären. Dennoch entsteht 
an dieser Stelle eine Unklarheit: Steht der Schatten nun für die Schrift oder für die Umgebung? 
Steht er sinnbildlich für die Diät? Oder für ein Doppelgänger-Autoren-Ich? Da von Brücker der 
Schatten wiederholt als Erklärung für zum Teil sehr verschiedene nietzscheanische Begriffe 
(Diät, Schrift oder Leser) eingesetzt wird, entsteht eine gewisse inhaltliche Beliebigkeit.

Ausdrücklich zuzustimmen ist Brücker hingegen bei seiner These, dass sich Nietzsches 
Diätetik-Philosophie aus dem Wanderer konsequent in seinem späteren Werk fortsetze. Denn 
die Rede von den „nächsten“ und den „kleinen“ Dingen, die zuerst im Wanderer auftaucht, 
kehrt sowohl in Die fröhliche Wissenschaft als auch in seinem Spätwerk Ecce homo (1888) an 
entscheidender Stelle zurück: „diese kleinen Dinge – Ernährung, Ort, Clima, Erholung […] – 
sind über alle Begriffe hinaus wichtiger als Alles, was man bisher wichtig nahm“ (EH, Warum 
ich so klug bin 10). In Die fröhliche Wissenschaft übernehme Nietzsche laut Brücker zudem 
Teile seiner Theorie zur diätetischen Schreibsituation, welcher er zur Entstehungszeit vom 
Wanderer in St. Moritz entwickelt hatte: „Die diätetisch verstandene Selbsterkenntnis sowie 
der Wille, mit diesem Wissen die eigene Existenz nach bestimmten Kriterien zu formen, findet 
sich erstmals in der Lehre der ‚nächsten Dinge‘ und in der St. Moritzer Schreibsituation“ (194).24

Anschließend an diese Überlegungen Brückers muss man hinsichtlich der Debatte um die 
Wichtigkeit des Wanderers für Nietzsches Gesamtwerk festhalten: Nietzsches Wanderer hat in 
Hinblick auf das Thema der Schreibsituation und seine Auffassung von Diät und Selbstsorge 
eine zentrale Bedeutung und läutet sowohl für Nietzsches Schreibstil als auch für seine Phi-
losophie eine Wende ein.

Im finalen vierten Kapitel seines Buches widmet sich der Autor schwerpunktmäßig der 
Rolle des Schreib-Materials für die nietzscheanische Autorenschaft sowie der Rolle der Phi-
losophie des Werdens für Nietzsches eigene Werkpolitik. Brücker stellt hierbei die These auf, 
dass der Wanderer auf dem Weg zu Nietzsches Philosophie einen „Meilenstein“ (240) darstelle, 

22 Vgl. hierzu u.  a. Heinrich, Individualität, Subjektivität und Selbstsorge bei Nietzsche, 107–293, insb. 
107–150.
23 Vgl. Johannes Heinrich, „Gesundes Wachstum. Nietzsches Diätetik als philosophisches Programm“, 
in: Brock / Gödde / Zirfas (Hg.), Das Leuchten der „Morgenröthe“, 259–271: 266  ff.
24 Vgl. FW, Vorrede 3.



376   Rezensionen

denn Nietzsche hätte zur Entstehungszeit vom Wanderer einen aphoristischen Schreibstil eta-
bliert, welcher sich durch „rasche Verwertung“ auszeichne und der „eingebettet“ sei in „eine 
Philosophie des Werdens“, die auf inhaltlicher Ebene den „momentanen Denkzustand“ (240) 
Nietzsches abbilde. Die derzeitigen Hauptelemente von Nietzsches Philosophie, so die These 
Brückers, drückten sich also auch in seinem Schreibstil aus: „Die Philosophie des Werdens ist 
daher Philosophie, Schreibverfahren und Werkpolitik in Einem“ (240).

Richtigerweise zitiert und unterstreicht Brücker die Überlegungen von Christian Benne 
und Enrico Müller, wonach für Nietzsche das Material seiner Schriften nicht mehr „im Sinne 
der Tradition als schon existierende Materie [denkt], die wie der Ausgangsstoff des Bildhauers 
nur noch zur Plastik geformt wird. Vielmehr wird das Material im Prozess der Formgebung 
miterzeugt“ (242).25 Wenn sich Brücker jedoch hinter diese Zurückweisung souveräner und 
ursächlicher Autorenschaft und Subjektivität bei Nietzsche stellt, so bleibt die Frage zu beant-
worten, warum er andererseits eine Unterscheidung zwischen Autor und Schrift betont (75). 
Dies wiederum würde gerade suggerieren, dass es einen solchen autonomen Autor gäbe, 
welcher souverän über ein bereits fertiges Material verfüge, für das er lediglich die richtige 
Form finden müsse.

Solche kleineren kritischen Punkte und Widersprüche machen jedoch nicht die Genau-
igkeit und Originalität von Brückers Thesen ungeschehen. So beschreibt er z.  B. die Schreib-
kunst Nietzsches, welche darin bestünde, „das lebendige Werden im Aggregatszustand der 
Meinung einzufangen“ (256). Hiermit beschreibt Brücker sehr zutreffend die Bedeutung, die 
Nietzsches aphoristischer Stil auch hinsichtlich der Inhalte seiner Philosophie habe: Wenn man 
ernst macht mit der Ansicht, dass alle Erkenntnis nur vorübergehend, sprachlich vermittelt 
und interessengeleitet sein kann und dass der Gedanke einer objektiven Wahrheit ersetzt wird 
durch viele, perspektivische Scheinwahrheiten, so muss sich dies auch im Stil zeigen, in der 
solche Erkenntnisse vorgetragen werden. Meinungen, so folgert Brücker scharfsinnig, sind 
also für Nietzsche nichts Unfertiges oder Negatives, keine „unausgearbeiteten Gedanken, die 
er nicht zu Überzeugungen gebracht hat“ (256), sondern in aphoristischer Form vorgetragene 
Meinungen seien vielmehr Abbildung des Lebens selbst, welches immer im Werden begriffen 
ist und in dem sich Erkenntnisse nur perspektivisch erschließen lassen.

Für Nietzsche besteht demnach, so lässt sich in Anschluss an Brücker feststellen, ein 
höherer Wert in der Darstellung vorübergehender Scheinwahrheiten als darin, in metaphysi-
scher Manier die objektive Richtigkeit solcher „Wahrheiten“ zu behaupten. Und für eine solche 
Herangehensweise spielt wiederum der Stil eine entscheidende Rolle. Dies wurde, und auch 
hierin muss man Brückers Überlegungen folgen, von Nietzsche sogar in eine kritische Methode 
verwandelt. So änderte Nietzsche im Verlauf seines Gesamtwerkes seine Meinungen oft, aber 
eben aus einer Methode heraus: „wir m ü s s e n  Verräther werden“, zitiert Brücker den Nietz-
sche aus Menschliches, Allzumenschliches, „Untreue üben, unsere Ideale immer wieder preis-
geben“ (MA I 629, 258). Anders ausgedrückt: Nietzsche bestätigt gerade durch die Wankelmü-
tigkeit seiner philosophischen Überzeugungen deren wahrscheinlich wichtigste Konsequenz: 
nämlich den Werdenscharakter des Daseins sowie das notwendig Vorübergehende der Mei-
nungen und Überzeugungen.

Im abschließenden Fazit verweist Brücker noch einmal auf die Wichtigkeit der Philoso-
phie des Werdens auch für die Produktion von Nietzsches Werken: „Das rasche Notieren und 
Publizieren bilden die materiale Grundlage der Philosophie des Werdens“ (279). Die Richtigkeit 
dieser Aussage hätte an der ein oder anderen Stelle noch etwas spezifiziert werden können, 

25 Christian Benne / Enrico Müller, „Das Persönliche und seine Figurationen bei Nietzsche“, in: Chris-
tian Benne / Enrico Müller (Hg.), Ohnmacht des Subjekts – Macht der Persönlichkeit, Basel 2014, 15–67: 39.



� Rezensionen   377

indem auch auf die philosophischen Grundlagen von Nietzsches Werdensphilosophie (Leibphi-
losophie, Erkenntniskritik, Begriff der Interpretation, Heraklitismus) noch etwas genauer hätte 
eingegangen werden können.

In jedem Fall endet Brücker mit der durchaus begründeten Hoffnung, dass sich ein Buch 
wie Der Wanderer und sein Schatten im Idealfall auch an anderen Orten und zu anderen Zeiten 
schreiben ließe. Denn das Einführen einer bestimmten experimentellen Methode über längere 
Zeitstrecken hinweg könnte diesbezüglich eine gewisse Kohärenz garantieren:

Auf den Wanderer übertragen heisst dies, dass die St. Moritzer Schreibsituation im Optimalfall an 
anderen Orten ebenfalls durchführbar ist und dabei andere Gedanken (sprich Differenzen) ent-
stehen lässt. Die reproduktive Kohärenz wird durch die Bestandteile der Schreibsituation und der 
Schreibverfahren garantiert (286).

3. Ruth Abbeys Buch Nietzsche’s “Human, All Too Human”. A Criticial Introduction and Guide 
möchte eine generellere Einführung in Menschliches, Allzumenschliches liefern und speziali-
siert sich nicht, wie die beiden bereits besprochenen Bücher, auf bestimmte Aspekte aus Nietz-
sches mittlerer Werkphase. Die Einführung ist insgesamt verständlich und nachvollziehbar 
verfasst. Sie liefert eine gute Übersicht über zentrale Aspekte aus Menschliches, Allzumensch-
liches (Moralkritik, Religionskritik, Wahrheitskritik, Wissenschaftlichkeit) und formuliert 
hierbei auch eigene Thesen wie die zu Nietzsches pragmatischer Erkenntniskritik. Die Autorin 
entwirft in diesem Zusammenhang den im Laufe des Buches immer wiederkehrenden Begriff 
„epistemology-plus“ (14). Hiermit ist gemeint, dass Nietzsche nicht bloß nach dem Wahrheits-
gehalt bestimmter Aussagen und Erkenntnisse fragt, sondern auch danach, was für eine Art 
Mensch zu solchen Erkenntnissen fähig ist bzw. ob es dem Einzelnen gelingen kann, Befriedi-
gung aus solchen Erkenntnissen zu ziehen.

Die Verfasserin ordnet ihr Buch in eine Einleitung und elf Kapitel. Diese Strukturierung 
orientiert sich an den elf Hauptstücken aus Menschliches, Allzumenschliches  I und II, die 
von der Autorin chronologisch durchgearbeitet werden. Für unseren Zusammenhang ist es 
weniger interessant, diese allgemeine Darstellung von Menschliches, Allzumenschliches nach-
zuzeichnen. Vielmehr soll im Folgenden der Fokus auf Abbeys Punkten und Thesen liegen, die 
besonders interessant oder originell erscheinen und die thematisch an die bis hierhin bespro-
chenen Bücher anknüpfen.

Was das Verhältnis von Menschliches, Allzumenschliches, Vermischte Meinungen und dem 
Wanderer angeht, so vertritt Abbey in ihrer Einleitung die Meinung, dass, obwohl die einzel-
nen Werke nicht zeitgleich verfasst worden seien, sie dennoch nachträglich miteinander ver-
schmolzen wurden, was mit den publikatorischen Entscheidungen der zweiten Auflage von 
1886 sowie mit den von Nietzche hinzugefügten Nachwörtern zu tun habe. Abbey widerspricht 
dieser Entscheidung in ihrer eigenen Interpretation der Eigenständigkeit vom Wanderer und 
Vermischte Meinungen jedoch: „this introduction and guide treats the three original works 
separately“ (14). Auch Brücker betont den nachträglichen Wunsch Nietzsches in der zweiten 
Auflage von Vermischte Meinungen und dem Wanderer, diese als Ergänzung und Anhang zu 
Menschliches, Allzumenschliches zu verstehen (29). Wie besprochen, sieht Brücker die Angele-
genheit jedoch etwas differenzierter als Abbey: Er akzeptiert zwar die Berücksichtigung von 
Nietzsches nachträglichen Vorworten von 1886 zu den beiden Teilen von Menschliches, All-
zumenschliches (indem dieser die Einheit der drei Werke betonte), weist jedoch auch auf den 
werkpolitischen Charakter hin, den dieses Vorwort besitze (MA II, Vorrede 2), und betont, dass 
es Nietzsche bzw. den Herausgebern der Werkausgabe darum gegangen sei, nachträglich eine 
Kontinuität seiner Schriften festzustellen. Abbey hingegen entscheidet sich dafür, die nach-
gereichten Vorreden von 1886 generell nicht als Teil der jeweiligen Werke zu betrachten. Ihrer 



378   Rezensionen

Meinung nach sind die Vorworte Ausdruck von den Positionen, die Nietzsche zu ihrer Entste-
hungszeit vertrat. Sie könnten somit nicht als Teil des Entstehungsprozesses von Menschliches, 
Allzumenschliches gewertet werden (14  f.). Brückers Position hierzu ist ähnlich, jedoch erlaubt 
er es, die Argumentation der späten Vorworte in die Beantwortung der Frage miteinzubezie-
hen, ob es sich beim Wanderer um ein eigenständiges Werk handelt oder nicht. Abbey hingegen 
weicht dieser Frage inhaltlich aus, indem sie sich auf die formale Ebene fokussiert und den 
Inhalt der Vorworte gar nicht erst berücksichtigt. Dies erscheint an dieser Stelle etwas unbe-
friedigend, da den Argumenten aus Nietzsches Vorwort nicht wirklich begegnet wird. Nietz-
sche selbst spricht in einer der Vorreden von der Notwendigkeit, seine Schriften „z u r ü c k  z u 
d a t i e r e n “, teilweise sogar „zurück hinter die Entstehungs- und Erlebnisszeit eines vorher 
herausgegeben Buches“ (MA II, Vorrede 1). Hiermit meint Nietzsche, seine Schriften sprächen 
ohnehin immer nur von Dingen, die er zum Zeitpunkt der Niederschrift bereits hinter sich 
gelassen habe. Das Argument an dieser Stelle ist also – insofern man die Berücksichtigung der 
nachträglichen Vorreden zulässt –, dass es ohnehin keine authentische Erlebniszeit der jewei-
ligen Werke gibt, sodass es umgekehrt auch legitim wäre, nachträglich eine neue Interpretation 
der Werke zuzulassen. Nietzsche legitimiert hiermit die Zulässigkeit seiner nachgereichten 
Vorreden. Man hätte sich zumindest mit dieser Argumentation auseinandersetzen müssen, 
ohne ihr notwendigerweise zu folgen.

Abbey gesteht zumindest zu, dass ihre Entscheidung, die Vorreden und ihre Argumente 
aus der inhaltlichen Bewertung auszuschließen, „atypical“ (15) innerhalb der Nietzsche-For-
schung sei. Allgemein jedoch ist ihrem Ansatz, den Wanderer sowie die Vermischten Meinungen 
als selbstständige Werke zu betrachten, zuzustimmen. Hierfür sprechen, wie schon beschrie-
ben, zu viele Argumente auch der Autoren des Engadiner-Sammelbandes. Während also alle 
bis hierhin besprochenen Autoren grob der These zustimmen, dass es sich beim Wanderer um 
ein selbstständiges Werk handelt, unterscheidet sich die diesbezügliche Position von Abbey 
dahingehend, dass sie annimmt, der Wanderer mache (mit seinen Themen der Selbstsorge, der 
Willensfreiheit und der Politik) keine signifikanten inhaltlichen Fortschritte gegenüber den 
Kapiteln aus Menschliches, Allzumenschliches (19  f.). Dieser Sichtweise widersprechen sowohl 
Brücker wie auch Timon Boehm, der darauf hinweist, dass Nietzsche im Wanderer erstmals 
seinen späteren Perspektivismus vorwegnehme (10). Brücker betont z.  B. in seiner Monografie, 
dass es neben den Inhalten vor allem der Stil sei, der den Wanderer von früheren Schriften 
unterscheide (240). So gelinge es Nietzsche dort erstmals, einen aphoristischen Stil und ein 
Schreibverfahren zu etablieren, welche sich durch rasche Verwertung auszeichneten und 
deshalb in direkter Wechselwirkung zu seiner inhaltlichen Ausrichtung der Philosophie des 
Werdens stünden. Außerdem zeigt Brücker in seinem Buch anhand vieler Textbeispiele auf, 
dass sich im Wanderer deutlich demokratiefreundlichere Töne zeigten als noch in Menschliches, 
Allzumenschliches (22  f.).26 Darüber hinaus muss auf die Dialog-Form hingewiesen werden, die 
Nietzsche im Wanderer erstmals methodisch anwandte. Wie u.  a. Zittel deutlich gemacht hat, 
wurde dieses Verfahren von Nietzsche im Zarathustra sowie in Jenseits von Gut und Böse fort-
geführt und erweitert.27 Hierdurch zeigt sich nicht nur die Selbstständigkeit, sondern auch die 
Innovationskraft von Nietzsches Wanderer. Außerdem wird darüber die Wichtigkeit vom Wan-
derer für die folgenden Werke Nietzsches offenbar.

Auf diesen Überlegungen aufbauend, folgt Abbey der Chronologie der Kapitel von Mensch-
liches, Allzumenschliches, wobei sich an dieser auf einige wenige, besonders interessante 
Punkte von Abbeys Ausführungen konzentriert werden soll, besonders diejenigen, welche 

26 Vgl. MA II, WS 189 und MA I 440.
27 Vgl. u.  a. JGB 34 und KSA 14.337.



� Rezensionen   379

in einem Zusammenhang zu den anderen hier besprochenen Büchern stehen. Innerhalb des 
zweiten Hauptstücks Zur Geschichte der moralischen Empfindungen konzentriert sich Abbey 
auf die Darstellung zentraler nietzscheanischer Themen wie der Kritik an der Religion oder 
Willensfreiheit. Hierbei beschäftigt sich die Verfasserin auch mit dem in der Forschung bisher 
eher unterrepräsentierten Thema der Rolle der Anderen in Menschliches, Allzumenschliches I. 
Abbey beschreibt – besonders in Auseinandersetzung mit den Aphorismen MA I 49 und 50 – die 
überraschende Forderung, den unegoistischen menschlichen Trieben mehr Aufmerksamkeit 
zu schenken. Hierunter zähle Nietzsche Eigenschaften wie Freundlichkeit, Gutmütigkeit oder 
„politeness of the heart“ (50). Ohne dabei eine dezidierte Theorie des Mitgefühls zu entwer-
fen, präsentiere Nietzsche an dieser Stelle dennoch eine Darstellung von „a micro expression 
of sociability among acquaintances“ sowie von „effective human bonds“ (50). Um an dieser 
Stelle tatsächlich eine genauere nietzscheanische Theorie des Mitfühlens zu entwerfen, wäre 
ein ergänzender Verweis auf Nietzsches zeitnah erschienener Schrift Morgenröthe hilfreich 
gewesen, in der er ausführlicher zu den Themen Mitleid und Mitempfinden Stellung nimmt. In 
M 142 spricht Nietzsche ganz dezidiert von einer „Theorie der Mitempfindung“ (KSA 3.135). Die 
„Lehrmeisterin des Verstehens“ (KSA 3.134) sei die Furcht. Die Fähigkeit, sich in den Anderen 
hineinzufühlen, beruhe also auf dem eher entgegengesetzten Trieb, hinter dem Ausdruck des 
Gegenübers versteckte Absichten und eine Gefahr zu befürchten. Durch dieses minutiöse Aus-
deuten der Mimik und Gestik des Anderen entwickelte sich Nietzsche zufolge eine verschärfte 
Fähigkeit zum Mitempfinden, denn der Einzelne versuchte über das instinktive Nachahmen 
des Ausdrucks des Anderen herauszufinden, ob sich hinter diesem Ausdruck eine geheime 
Absicht verberge: „Die Fähigkeit des raschen Verstehens“ beruht somit „auf der Fähigkeit […], 
s i c h  r a s c h  z u  v e r s t e l l e n “ (M 142, KSA 3.135).28 Abbey stellt in Bezug auf MA I 2 fest, dass 
für Nietzsche das Mitleiden und Mitempfinden nicht etwas Angeborenes sei, sondern es viel-
mehr auf Lernprozesse zurückgehe: „Dass der Andere leidet, ist zu l e r n e n : und völlig kann 
es nie gelernt werden“ (MA  I 101, 52). Diese wichtigen Überlegungen Nietzsches weiter aus-
zuführen wäre unter stärkerer Einbeziehung der Morgenröthe möglich und sinnvoll gewesen. 
Am Schluss jedoch kommt Abbey zu der sehr überzeugenden These hinsichtlich Nietzsches 
Überlegungen zum Mitgefühl: „Nietzsche is not implying that unegoistic actions are impossi-
ble but only that they should not be presumed to be automatic“ (53). Mitempfinden geht also 
bei Nietzsche, das lässt sich an die Überlegungen Abbeys anschließend sagen, auf angelernte 
soziale Prozesse zurück, welche auf Nachahmung und gegenseitigem Misstrauen beruhen.

Abbey geht wie schon die vorherigen Autoren auf das Thema des Wanderers in Mensch-
liches, Allzumenschliches ein (155): Nietzsche führe in MA I 638 die Figur des Wanderers eng an 
sein eigenes philosophisches Ideal: „Indeed, ‚the wanderer‘, the ‚free spirit‘ and ‚the philoso-
pher‘ seem to be synonymous labels in this passage. The wandering seeker after truth not only 
does not know his final destination, but he does not see himself as having one. No goal exists 

28 Matthias Schloßberger erkennt in diesem Aphorismus bereits Spuren einer phänomenologischen 
Anthropologie menschlichen Ausdruckverhaltens, welche später von Scheler und Plessner genauer und 
besser ausformuliert worden sei: „Nietzsche argumentiert: Aufgrund bestimmter in der menschlichen 
Natur angelegter Mechanismen neigen wir Menschen dazu, die Ausdrucksbewegungen unserer Mit-
menschen mitzumachen, nachzumachen. Auf diesem Weg erzeugen wir in uns ein ähnliches Gefühl, 
das sich dann, wenn es einmal wahrgenommen wird, stabilisiert […]. Bevor wir eine neue Erfahrung 
verstehen bzw. selbst machen, sind wir mit ihr bereits vertraut, weil wir sie mit Anderen mitgemacht 
(im Sinne von: unbewusst nachgemacht) haben.“ Vgl. Matthias Schloßberger, Phänomenologie der Nor-
mativität. Entwurf einer materialen Anthropologie im Anschluss an Max Scheler und Helmuth Plessner, 
Basel 2019, 194  f.



380   Rezensionen

for him“ (155). Abbey schließt sich also der These an, die bereits Brücker und andere vertreten 
haben: der Figur des Wanderers als Sinnbild für Nietzsches Philosophie des Werdens und 
der Ungewissheit, welche an seinen wahrheitskritischen Skeptizismus anknüpft, den dieser 
ab Menschliches, Allzumenschliches mehr und mehr ins Zentrum rückte.29 Auch Brücker 
verweist in seinem Artikel in Bezug auf MA I 638 darauf, dass der Wanderer als Figur vor-
gestellt wird, welcher „seine Freude an dem Wechsel und der Vergänglichkeit“ habe (67). Zittel 
wiederum wies richtigerweise darauf hin, dass Nietzsche bestimmte Äußerungen und Selbst-
bezeichnungen als „Wanderer“, „guter Europäer“ oder „Freigeist“ „in den Mund“ (138) gelegt 
worden seien, jedoch keinesfalls eins zu eins seine eigenen Positionen widerspiegelten, da sie 
oft von seiner literarischen Figur des Schattens ausgesprochen worden seien.30 Somit muss 
man Abbeys Ausführungen an dieser Stelle etwas einschränken, denn insofern Nietzsche den 
Wanderer mit den „freien Geister[n]“ (MA I 638) identifiziert, ist zumindest einzuwerfen, dass 
dies innerhalb eines komplexen nietzscheanischen Spiels mit Figuren, Masken und Autoren-
schaft geschieht.

Abbey fragt – wie schon die Autoren des oben besprochenen Sammelbandes – nach der 
Bedeutung der Figur des Schattens im Zusammenspiel mit der des Wanderers. Letzterer sei mit 
Nietzsche selbst zu identifizieren (191  ff.). Hierbei geht sie unter anderem auf die von Jeremy 
Fortier vertretene These ein, dass der Schatten für das Verdrängte, Unverstandene und Ver-
nachlässigte in der Psyche des Wanderers stehe.31 Abbey stimmt dieser Sichtweise zum Teil 
zu, insofern der Schatten „for all the supposedly darker things about human existence“ (192) 
stehe. Jedoch korrigiert sie Fortier, indem sie darauf hinweist, dass Nietzsche den Wanderer 
sehr positiv über seinen Schatten sprechen und ihn darüber hinaus über die Wichtigkeit des 
Zusammenspiels von Licht und Schatten referieren lasse. In der Tat sagt der Wanderer: „wie 
sehr ich mich f r e u e , dich zu hören und nicht bloß zu sehen. Du wirst es wissen, ich liebe den 
Schatten wie ich das Licht liebe. Damit es Schönheit […] gebe, ist der Schatten so nöthig wie 
das Licht“ (WS, Rahmendialog). Abbey ist also zuzustimmen, wenn sie ausführt, dass für Nietz-
sche die dunkle Seite der Existenz nicht etwas bloß Unbewusstes und Verdrängtes ist, sondern 
etwas, dass es anzunehmen und zu bejahen gelte: „Nietzsche allows that things appearing to be 
diametrically opposed to one another could actually be intimately related to one another“ (193). 
Nicht zuzustimmen ist ihr jedoch in der These, dass es sich bei dem Schatten um den dunklen 
Teil des Autoren Nietzsches handele, da Nietzsche wie gesehen seine Autorenschaft in viele Per-
sonae, Schatten, Masken und Figuren aufteilt und sich keinesfalls einseitig mit der literarischen 
Figur des Wanderers identifiziert: „Mitunter nannte ich mich auch der Wanderer, / öfter aber 
noch Zarathustra’s Schatten“ (KSA 14.337).

Gegen Ende ihres Einführungsbuches geht Abbey noch einmal auf die Frage ein, ob und 
inwiefern sich der Wanderer von Menschliches, Allzumenschliches unterscheidet. Einerseits 
betont sie, die meisten inhaltliche Punkte aus dem Wanderer seien lediglich eine Zusammenfas-
sung vieler Überlegungen aus Menschliches, Allzumenschliches (195). Jedoch sei z.  B. der Aspekt 
der Selbstsorge, den Nietzsche im Wanderer stark macht, zwar „in harmony“, aber doch „diffe-
rent“ (195) von Menschliches, Allzumenschliches. Wie Nietzsche in Menschliches, Allzumensch-
liches die „S c h ä t z u n g  d e r  u n s c h e i n b a r e n  Wa h r h e i t e n “ (MA I 3) fordere, so wende 
er sich im Wanderer folgerichtig den „n ä c h s t e n  D i n g e n [n]“ (MA II, WS 5) zu. Abbey hat 
zumindest für diesen Zusammenhang recht, wenn sie davon spricht, dass Nietzsche mit dem 

29 Vgl. Brücker 240.
30 Vgl. Za IV, Der Schatten.
31 Vgl. Jeremy Fortier, „Nietzsche’s Political Engagements. On the Relationship between Philosophy and 
Politics in The Wanderer and his Shadow“, in: The Review of Politics 78/2 (2016), 201–225: 211.



� Rezensionen   381

Wanderer eine Fortführung seiner Philosophie aus Menschliches, Allzumenschliches betreibe. 
In diesem Sinne widerspricht Abbey auch der Annahme Ansell-Pearsons, dass Nietzsche in 
Menschliches, Allzumenschliches eine skeptische und naturalistisch-positivistische Heran-
gehensweise wähle und diese im Wanderer mit den Fragen der Gesundheit und der Selbstsorge 
zu vereinen suche (200).32 Zwar, so stimmt Abbey Ansell-Pearson zu, gehe es um Nietzsches 
Versuch der Vermählung einer metaphysikkritischen, wissenschaftlichen Methodik mit den 
Fragen von Diät, Klima und Umwelt. Jedoch grenzt sie sich von ihm ab, wenn dieser Mensch-
liches, Allzumenschliches als positivistisches Werk charakterisiert. Sie spricht stattdessen von 
einer „‚epistemology-plus‘-perspective“ (200), welche neben der Frage danach, ob bestimmte 
Wahrheiten erkenntnistheoretisch zutreffend seien, auch die nach der Nutzbarkeit für ein gut 
geführtes Leben miteinbezieht. Abbey arbeitet also an dieser Stelle ein pragmatisches Wahr-
heitsverständnis Nietzsches heraus, welchem es, zumindest für diesen Zusammenhang, zuzu-
stimmen gilt. Denn Nietzsche vertrat bereits zur Zeit von Menschliches, Allzumenschliches 
die Auffassung, dass es keineswegs  – wie es die Korrespondenztheorie der Wahrheit sowie 
die Naturwissenschaft verlangt – eine Welt gebe, die sich unabhängig von unseren Wahrneh-
mungsstrukturen sowie unserer Sprache beschreiben und mit der sich unsere Vorstellung der 
Dinge abgleichen lasse: „Jedes Wort ist ein Vorurtheil“ (MA II, WS 55), und: „Durch Worte und 
Begriffe werden wir jetzt noch fortwährend verführt, die Dinge uns einfacher zu denken, als 
sie sind, getrennt von einander, untheilbar, jedes an für sich seiend. Es liegt eine Mythologie in 
der S p r a c h e  versteckt“ (MA II, WS 11). Nietzsche vertrat demgegenüber die Meinung, dass 
wir es bei der Wirklichkeit mit einem nicht-abzuschließenden, nicht ein für alle Mal erkenn-
baren Strom des Werdens zu tun haben. In diesem Sinne muss die positivistische These, hierin 
muss Abbey beigepflichtet werden, bezüglich Menschliches, Allzumenschliches zurückgewie-
sen werden:

His depiction of reality as this holistic continuous flow causes trouble for any conventional notion 
of modern science. For him, genuine scientific knowledge would have to see and respond to the 
world in this way, and not try to artificially atomise pieces of information and hypostatise them as 
enduring facts (203).

Im Anschluss an Abbey lässt sich somit festhalten: Wirkliche Wissenschaft nach Nietzsche 
müsste sich mit den Voraussetzungen beschäftigen, die uns meinen lassen, es gebe „objektive 
Wahrheiten“ oder voneinander isolierbare Dinge, anstatt anzunehmen, solche isolierten Dinge 
würden sich unabhängig von uns in der Wirklichkeit finden.

Am Schluss ihres Buches verweist Abbey auf eine wahrscheinliche Kontinuität der Wan-
derer-Schatten-Thematik über den Wanderer hinaus zur Morgenröthe: „The idea of the Shadow 
and all that it stands for only being visible in the light of knowledge is reiterated […]. Night falls 
and the Shadow, necessarily, disappears. It is worth noting the title of Nietzsche’s next book 
Daybreak, […] which suggests that the Shadow will return“ (224). Dieses auf Menschliches, All-
zumenschliches und den Wanderer folgende Werk Nietzsches ist Thema des letzten zu bespre-
chenden Buches.

4. Das 2021 gemeinsam von Keith Ansell-Pearson und Rebecca Bamford verfasste Buch Nietz-
sche’s “Dawn”. Philosophy, Ethics and the Passion of Knowledge vertritt den Anspruch eines 
Übersichtswerkes zu Nietzsches Schrift Morgenröthe. Ganz wie die oben besprochenen Autoren 

32 Keith Ansell-Pearson, Nietzsche’s Search for Philosophy. On the Middle Writings, London 2018, 8 und 
18.



382   Rezensionen

in Bezug auf den Wanderer, so betonen die Verfasser dieses Buches bezüglich der Morgenröthe 
die Eigenständigkeit des Werkes sowie die bisher fehlende Aufmerksamkeit für diese Schrift 
innerhalb der Sekundärliteratur. Eine Ausnahme bilde der von Jochen Schmidt veröffent-
lichte Kommentar zu Nietzsches Morgenröthe,33 jedoch sei ihr eigenes Buch die bisher erste 
Veröffentlichung auf englischer Sprache zur Morgenröthe, welche die Länge einer Monografie 
habe. Ziel des vorliegenden Buches sei es dementsprechend, die Morgenröthe als „a distinct, 
internally coherent, philosophical project“ (1  f.) zu analysieren, anstatt sie als bloße Übergangs-
arbeit zu Nietzsches späterem Werk zu betrachten. In diesem Sinne sei das Ziel: „to reintroduce 
Dawn to contemporary scholarship as a fascinating and worthwhile piece of philosophy, that is 
of continuing relevance to our efforts to respond to philosophical problems“ (10).

Während Abbey in ihrem Einführungsbuch zu Menschliches, Allzumenschliches in ihrer 
Gliederung chronologisch Nietzsches Aufbau des Werks folgt, gliedern Ansell-Pearson und 
Bamford ihr Buch themenspezifisch in zehn Kapitel (und einen Briefnachlass), ohne hierbei 
immer der Chronologie Nietzsches zu folgen. Dies macht insofern Sinn, als dass Nietzsches 
eigene Argumentation nicht immer chronologisch verläuft und die aphoristische Methodik 
gerade ein systematisierendes Philosophieren, welches sich eines chronologischen Argumen-
tierens bedient, unterwandern soll. Nietzsche fordert also, wie schon Brücker (132) in seiner 
Monografie betonte, durchaus einen aktiven Leser ein, der autonom den Inhalt seiner Schrif-
ten neu zusammensetzt. Die Methodik der beiden Verfasser deckt sich somit mit Nietzsches 
eigenen Aussagen zum philologischen Umgang mit seinen Schriften.

Inhaltliche Schwerpunkte der Untersuchung bilden neben Nietzsches Religions- und 
Moralkritik seine Auffassung vom Mitleid sowie seine Dekonstruktion autonomer Subjektivi-
tät. In ihrer Einleitung gehen die beiden Autoren bereits etwas genauer darauf ein, warum die 
Morgenröthe ein eigenständiges Werk innerhalb von Nietzsches Œuvre darstelle. So wird vor 
allem der Terminus „Sittlichkeit der Sitte“ aus M 9 als eine der wichtigsten „critical innovati-
ons“ (2) erwähnt, welche von Nietzsche in der Morgenröthe entwickelt worden seien. Tatsäch-
lich kommen die Verfasser im Laufe ihres Buches immer wieder auf dieses Thema zu sprechen 
und leiten viele von Nietzsches Ansichten aus der Morgenröthe aus diesem übergeordneten 
Terminus der Sittlichkeit der Sitte ab. Eine der zentralen Thesen des hier besprochenen Buches 
ist somit, dass die einflussreiche Idee der Sittlichkeit der Sitte als eine umfassende Methodik 
gefasst wird: „What this means is that the scope of Nietzsche’s critique of customary morality is 
not limited to morality: it involves inquiry itself“ (3). Nietzsches Begriff der Sittlichkeit der Sitte 
wird also von den Autoren weitaus breiter gefasst denn als bloße Moralkritik. Sie gehe über in 
Fragen der Selbstsorge, der physischen Gesundheit sowie der „Ästhetik der Existenz“ hinaus, 
etwa wenn Nietzsche fordere, sich von den allgemeinen Ratschlägen des Arztes zu lösen, weil 
diese für den Einzelnen krankmachende Folgen haben könnten (53, M 322).

Eine weitere Annahme von Ansell-Pearson und Bamford ist die Parallelität von der Mor-
genröthe mit Nietzsches Thesen aus seinem späteren Werk. Abbey zweifelt z.  B. an, dass es 
methodisch zulässig sei, Nietzsches nachgereichte Vorreden in der Untersuchung der jeweiligen 
Werke einfließen zu lassen, da sie einer anderen Werkphase mit anderen inhaltlichen Grund-
annahmen entsprängen.34 Ansell-Pearson und Bamford hingegen ziehen durchaus Aussagen 
heran, die Nietzsche in seinen späteren Schriften zur Morgenröthe gefällt hatte: In Ecce homo 

33 Vgl. Kaufmann, Kommentar zu Nietzsches „Der Wanderer und sein Schatten“. Nach der Publikation 
des Buches von Ansell-Pearson und Bamford erschien in deutscher Sprache zudem ein ausführlicher 
Sammelband zu diversen Themen aus der Morgenröthe: Brock / Gödde / Zifras (Hg.), Das Leuchten der 
„Morgenröthe“.
34 Vgl. Abbey 14  f.



� Rezensionen   383

z.  B. spricht Nietzsche von der Morgenröthe als von seinem „j a s a g e n d e [n] Buch“ (EH, M 1). 
Ausgehend von solchen Äußerungen vertreten die Autoren die These, dass zentrale Annahmen 
von Nietzsches späteren Werken – ewige Wiederkehr, amor fati, Kritik der christlichen Moral 
u.  a. – bereits in der Morgenröthe ihren Ursprung haben (5). Diese Aufzählung müsste jedoch 
durch die (von den Verfassern leider weitestgehend ignorierte) Frage ergänzt werden, inwie-
fern Nietzsches erstmals in der Morgenröthe verwendete Rede vom „Gefühl der menschlichen 
M a c h t “ (M 146) bereits die spätere These vom Willen zur Macht vorwegnimmt. Zudem trifft 
der von Brücker erwähnte methodische Einwand, wonach Nietzsches spätere Äußerungen zu 
früheren Schriften einen werkpolitischen Charakter (mit eigenen Interessen) tragen, sicher 
insbesondere auf Ecce homo zu. Daher sind solche Einordnungen Nietzsches auch mit einer 
gewissen Vorsicht zu genießen. Grundsätzlich jedoch ist Ansell-Pearsons und Bamfords These, 
wonach die Morgenröthe zentrale Thesen von Nietzsches Spätphilosophie vorwegnehme, zuzu-
stimmen. Dies zeigt sich schon in Nietzsches Bezugnahme auf die Idee der Sittlichkeit der Sitte 
(M 9) innerhalb der für das spätere Werk so wichtigen Auseinandersetzung mit der Figur des 
souveränen Individuums (GM II 2).

Insgesamt lässt sich bereits an dieser Stelle sagen, dass das Buch deutlich mehr eigen-
ständige inhaltliche Thesen entwickelt als die Einführung von Abbey und dass es auch deutlich 
mehr Kontextualisierungen zu anderen Schriften Nietzsches aufweist. Somit verdeutlicht es 
neben aller betonten Eigenständigkeit der Morgenröthe auch zu Recht den enormen Einfluss 
auf spätere Schriften und beschreibt darüber hinaus die Herleitung der Morgenröthe aus 
Menschliches, Allzumenschliches (Kapitel 1).

Im zweiten Kapitel widmen sich die Autoren der „Campaign Against Morality“ (45), die 
für Nietzsche in der Morgenröthe eine zentrale Rolle spiele. Wie schon Abbey (4) heben auch 
Ansell-Pearson und Bamford hervor, dass es verkürzt und irreführend sei, Nietzsches eigene 
Selbst-Stilisierung als „Immoralist“ (M, Vorrede 4) allzu ernst zu nehmen (45). Vielmehr wende 
sich Nietzsche nur gegen einen bestimmten Typus von Moral, den er z.  B. in der Morgenröthe 
mit dem Terminus „Sittlichkeit der Sitte“ beschreibe. Überdies finde bei Nietzsche – wie auch 
später bei Foucault – eine Aufwertung einer „Ethik des Selbst“ gegenüber der Moral statt. Wenn 
Nietzsche also von Moral spreche, solle ein bestimmter Typus von Moral (Sittlichkeit der Sitte) 
attackiert werden, nicht das Feld des Ethischen als Ganzes (47). Diesen Ausführungen ist aus-
drücklich zuzustimmen, und sie lassen sich durch ein sehr sprechendes Zitat aus der Morgen-
röthe untermauern: „Ich leugne nicht […], dass viele Handlungen, welche unsittlich heissen, zu 
vermeiden und zu bekämpfen sind; […] aber ich meine: […] a u s  a n d e r e n  G r ü n d e n ,  a l s 
b i s h e r “ (M 103).

In diesem Sinne, so die Verfasser, wolle Nietzsche den Leser der Morgenröthe dazu ein-
laden, am Prozess der Umgestaltung und Selbstüberwindung der Moral teilzunehmen, da es 
ein Prozess sei, der fortlaufend sei und sich auch im Einzelnen vollziehe (50, M, Vorrede 4). 
Nietzsche will laut den beiden Autoren unser Vertrauen in die Moral erschüttern, poche aber 
zugleich darauf, dass es richtig sei, die meisten unsittlichen Handlungen zu vermeiden (51, M 
103). Nietzsche zufolge sollen – das muss im Anschluss an die Ausführungen der Autoren ergän-
zend hinzugefügt werden – andere Motive und Voraussetzungen für sittliches Handeln gesucht 
und gefunden werden, weil die bisherigen Gründe in ihrem Kern nihilistisch und lebensfeind-
lich waren.35

35 Die Neubestimmung und Transformation der Moral verlaufen bei Nietzsche über die an der griechi-
schen und römischen Antike geschulten Praktiken der Selbstsorge. Vgl. zu den inhaltlichen Parallelen 
zu Foucaults später Analyse der Selbstsorge und der „Ethik des Selbst“ Heinrich, Individualität, Subjek-
tivität und Selbstsorge bei Nietzsche, 206 und 208: „Der neue Typ ethischen Verhaltens definiert sich […] 



384   Rezensionen

Im vierten Kapitel ihres Buches widmen sich Ansell-Pearson und Bamford ausführlich 
zwei weiteren zentralen Themen nietzscheanischer Moralkritik: dem des Mitleids sowie dem 
der moralischen Vorstellungskraft. Auch Abbey widmet sich in ihrer Arbeit den Problemen des 
Mitleids und möglichen unegoistischen Handlungen (50  ff.) und kommt zum Schluss, dass für 
Nietzsche nicht-egoistisches Handeln durchaus möglich sei, dieses aber zunächst sozial erlernt 
werden müsse (53).

Ansell-Pearson und Bamford besprechen diese Zusammenhänge etwas ausführlicher 
und breiter als Abbey. Ein Schwerpunkt der Untersuchungen der beiden Autoren liegt auf der 
Analyse der nietzscheanischen Kritik an Schopenhauers Mitleidsethik. Dabei wird – auch unter 
Bezugnahme auf andere Arbeiten Abbeys36 – die These entworfen, dass ein wichtiger Grund 
für Nietzsches Zurückweisung des Mitleidsgedankens in dessen Therapeutik und Selbst-Ästhe-
tisierung liege (97). So bestünde ein Hauptanliegen der nietzscheanischen Selbstsorge in der 
Akzeptanz der Einsamkeit, der eigenen Not und des Leidens im Allgemeinen.37 Dieses Ertragen-
Lernen werde wiederum durch das Gefühl des Mitleids, welches den Impuls zur Leidensmini-
mierung erzeugt, herausgefordert und geschwächt. Ein Hauptmotiv für Nietzsches Zurückwei-
sung des Mitleids liegt also – so lässt sich in Anschluss an diese sehr richtigen und originellen 
Überlegungen der beiden Autoren sagen – in dessen Philosophie der Selbstsorge begraben. Ein 
weiterer Grund für die nietzscheanische Mitleidskritik, so fahren Ansell-Pearson und Bamford 
fort, liege darin, dass Nietzsche die Annahme zurückweise, man könne bloß aus einem Motiv 
heraus handeln (M 133). Diese Fehlannahme ginge laut Nietzsche auf Schopenhauers „Theorie 
eines mystischen Processes“ zurück, „vermöge dessen das M i t l e i d  aus zwei Wesen eins 
macht“ (M 142). Die beiden Autoren geben an dieser Stelle Nietzsches Position richtig wieder. 
Jedoch stellt sich die Frage, ob Nietzsche wiederum Schopenhauer gerecht wird.

Richtig an diesen Ausführungen ist, dass bei Schopenhauer das Phänomen des Mitleidens 
auf der metaphysischen Grundlage ruht, wonach sich im Mitleiden die durch die Erscheinungs-
formen Raum und Zeit vermittelte Illusion einer Verschiedenheit der einzelnen Individuen 
auflöse zugunsten der Einsicht „daß das eine Individuum im andern unmittelbar sich selbst, 
sein eigenes wahres Wesen wiedererkenne.“38 Jedoch gibt es bei Schopenhauer auch eine 
andere, konkretere Ebene jenseits aller metaphysischen oder mystischen Begründungszusam-
menhänge. Der Vorwurf, der Schopenhauer (u.  a. von Nietzsche) gemacht wird, besteht zu 
einem großen Teil darin, dass jener angeblich annehme, der Zustand des Mitleidens führe zu 
einer alle individuellen Zwischentöne verwischenden Identifizierung mit dem Anderen. Hier-
gegen ließe sich einwenden, dass bei Schopenhauer der Andere in seiner Andersheit sehr wohl 
Bestand hat. So schreibt er in seiner Schrift Über die Grundlage der Moral (1840):

es bleibt uns gerade jeden Augenblick klar und gegenwärtig, daß Er der Leidende ist, nicht wir: 
und geradezu in seiner Person, nicht in unserer, fühlen wir das Leiden, zu unserer Betrübniß. Wir 

über ein verändertes Verhältnis zu den moralischen Vorschriften. Dies lässt sich über den Vergleich mit 
der foucaultschen Interpretation der antiken Selbstsorgepraktiken als eine Konstituierung der Indivi-
duen als autonome Subjekte ihres moralischen Handelns verstehen und bezeichnen […]. Die autonome 
Art der moralischen Subjektivierung, welche auch Foucault […] im Sinn hat, konstituiert sich stets über 
asketische Praktiken, die dem Individuum helfen, bestimmte Aspekte seiner selbst zu transformieren 
und zu bestärken.“ Vgl. hierzu Foucault, Der Gebrauch der Lüste, 40.
36 Vgl. Ruth Abbey, Nietzsche’s Middle Period, Oxford 2000, 61.
37 Vgl. M 443.
38 Arthur Schopenhauer, Über die Freiheit des menschlichen Willens  / Über die Grundlage der Moral, 
Zürich 1977, 310  f.



� Rezensionen   385

leiden mit ihm, also in ihm: wir fühlen seinen Schmerz als den seinen und haben nicht die Ein-
bildung, daß er der unserige sei.39

Es wäre demzufolge interessant, der Frage nachzugehen, inwiefern Schopenhauers Mitleids-
ethik gerettet und gegen die nietzscheanische Kritik verteidigt werden kann. Hierfür wäre 
eine Differenzierung vonnöten: Wie kann das Leiden des Anderen mitempfunden werden, 
ohne dass in diesem Gefühl eine Differenzierung von „Ich“ und „Du“ komplett aufgehoben 
würde?40 Den Autoren entgehen solche Differenzierungen in diesem Zusammenhang leider. 
Zuzustimmen gilt es ihnen hingegen in ihrer grundsätzlichen These, dass es Nietzsche in der 
Morgenröthe durchaus um die Etablierung einer Ethik und nicht um eine Abschaffung mora-
lischen Handelns gehe. Jedoch sei die Ethik, die Nietzsche im Blick habe, eine, die die Idee des 
Mitleids hinter sich lasse: „We follow Ansell-Pearson’s pointing out of the value of solitude to a 
project of self-fashioning in a post-Mitleid ethical context“ (98). Nietzsche geht somit – das lässt 
sich im Anschluss an die beiden Verfasser feststellen – in seinen eigenen ethischen Vorstellun-
gen hinter universalistische Ansätze (Kant) oder Mitleidsethiken (Schopenhauer) zurück und 
bezieht sich auf die antike Selbstsorge und Selbst-Gestaltung und hiermit verbundene „Ethik 
des Selbst“. Ethisch ist diese Sichtweise, weil es Nietzsche keinesfalls um eine solipsistische 
Selbstinszenierung geht, sondern Selbstsorge vielmehr immer eingebunden ist in soziale Bezie-
hungen: „This indicates […] that Nietzsche envisages how the possible ethics of self-fashioning 
agent is embedded in a web of social connections“ (100).41 Für Abbey ist nach Nietzsche ein Mit-
empfinden mit Anderen grundsätzlich möglich, jedoch müsse es sozial erlernt werden (52  f.). 
Ansell-Pearson und Bamford wiederum gehen, wenn man so will, andersherum vor: Bei ihnen 
beruht die nietzscheanische Ethik auf der auf den ersten Blick selbstbezüglich erscheinenden 
Selbst-Kultivierung, die jedoch immer schon auf den Beziehungen mit Anderen aufbaue (100, 
M 467).42

Im sechsten Kapitel ihres Buches setzen sich die Autoren detailliert mit der Frage aus-
einander, welche Rolle die Themenfelder der Subjektivität, des Selbst sowie der Autonomie in 
Nietzsches Morgenröthe spielen. Hierbei gehen sie von einem möglichen Selbstwiderspruch 
in Nietzsches Philosophie der Selbst-Kultivierung aus: „yet it is unclear how self-cultivation is 
possible if there is no unified self“ (141). Dieser Widerspruch wird jedoch zum Teil aufgelöst, 

39 Schopenhauer, Über die Freiheit des menschlichen Willens / Über die Grundlage der Moral, 251.
40 Vgl. hierzu Schloßberger, Phänomenologie der Normativität, 214  ff. Schloßberger argumentiert, auch 
in kritischer Auseinandersetzung mit M 142, dass wahres Mitfühlen mit dem Anderen gerade nicht 
darauf beruhe, das Gefühl des Anderen in uns zu reproduzieren, indem wir sein Ausdrucksverhalten 
nachahmen: „man versteht immer nur sich selbst, wenn man die eigenen Gefühle in den Anderen proji-
ziert […]. ‚Erginge es mir so, so wäre es bei meiner Naturanlage gar nicht so schlimm, aber für ihn ist es 
schlimm, bei seiner Natur, bei seiner Individualität‘. Das echte Mitgefühl zeigt sich gerade darin, dass es 
den Anderen in seinem Anderssein, in seiner besonderen Individualität meint“ (214 und 217).
41 Vgl. M 467.
42 Was das Thema des Sozialen bei Nietzsche angeht, so sei hier kurz verwiesen auf die tiefergehende 
Untersuchung Rosalyn Diprose, Corporal Generosity. On Giving with Nietzsche, Merleau-Ponty, and Levi-
nas, New York 2002. Diprose deutet den Willen zur Macht als intersubjektiven Vorgang, der sich inner-
halb von relationalen Beziehungen in einem sozialen Körper vollzieht. Dies gelte auch für Nietzsches 
„model of self-fabrication“ (30), das sich immer auf bereits existierende soziale Konzepte der Selbst-
Kultivierung beziehe. Dieser Vorgang baue laut Diprose wiederum auf einem viel grundsätzlicheren 
Prozess auf, wonach wir immer schon zwischenleiblich in die Welt miteinbezogen seien: „we embody 
social imaginaries insofar as we live through the bodies of others who are already social beings“ (173).



386   Rezensionen

indem darauf verwiesen wird, dass für Nietzsche das Selbst keine in sich geschlossene Einheit 
darstellt, sondern sich aus diversen Trieben und Affekten zusammensetze (M 109). Insofern 
kommen die Verfasser zu dem Schluss, dass der Topos der Selbstbeherrschung der Triebe bei 
Nietzsche ohne das Konzept eines vernunftbetonten Subjekts auskomme (143  f.). Stattdessen 
sei es wiederum nur ein „a n d r e r e [r] T r i e b []“ (M 109), welcher unseren Intellekt, der einen 
Trieb bekämpft, leite. Dementsprechend stehe es nicht in unserer eigenen Macht, wenn wir 
wollen, dass wir einen bestimmten Drang oder Trieb in uns bekämpfen. Diesen Überlegun-
gen der Autoren ist durchaus zuzustimmen. Jedoch müsste dem noch hinzugefügt werden, 
dass Nietzsche bei aller Kritik am Begriff eines vernünftigen, autonomen Subjekts ein neues 
Konzept von Autonomie vorstellt. Dieses ist dadurch bestimmt, dass wir unsere Triebe und 
Affekte, die unser Handeln leiten, wiederum über Praktiken der Selbstsorge und der Diätetik 
in eine selbstbestimmte Rang- und Reihenfolge bringen.43

Nach Überlegungen zu Epikurs Idee einer Garten-Gemeinschaft und dessen Einfluss auf 
Nietzsches Philosophie der Lebenskunst (201) gehen die Autoren im neunten Kapitel ihres 
Buches näher auf die politischen Implikationen der Morgenröthe ein. Neben Nietzsches Aus-
einandersetzung mit den zeitgenössischen Ausdrucksformen des Sozialismus und des Kapita-
lismus wird vor allem die Forschungslage zu Nietzsches Ausführungen der „Rasse“-Problematik 
in der Morgenröthe diskutiert (213  ff.). Zunächst folgen Ansell-Pearson und Bamford – was die 
Morgenröthe betrifft – an dieser Stelle jenem Forschungsstrang, welcher Nietzsche im Ganzen 
vor allem ein kulturhistorisches und nur sehr selten ein biologistisch-essentialistisches Ver-
ständnis von Rasse unterstellt.44 Einer solchen Bewertung ist nachhaltig zuzustimmen. Hierzu 
muss ergänzt werden, dass vor allem Gerd Schank in seinem Standardwerk zum Thema Rasse 
bei Nietzsche betont, dass dieser den zeitgenössischen, sozialdarwinistischen, biologistischen 
Rassegedanken zurückweist, in denen biologische Reinheitsvorstellungen eine hervorgeho-
bene Rolle spielen. Bei Nietzsche hingegen wirkt die Vermischung von Völkern bereichernd 
und positiv. Nietzsches eigene Vorstellungen von Rasse zielen darüber hinaus auf ein kulturel-
les Verständnis, d.  h., hiermit ist in erster Linie eine Gemeinschaft angesprochen, welche eine 
Einheit darstellt, die sich vor allem über soziale und kulturelle Identitäten bestimmt.45

Demgegenüber führen die Autoren jedoch ins Feld, dass auch solche Vorstellungen als 
rassistisch bezeichnet werden können, die – wie Nietzsche in M 272 – Rasse nicht biologistisch, 
sondern kulturhistorisch begründen, insofern auch hier von festen Charaktereigenschaften 
einer bestimmten Gruppe ausgegangen werde (214). Gegen dieses Argument lässt sich pauschal 
nichts einwenden. Jedoch kann einschränkend hinzugefügt werden, dass Nietzsche zumindest 
nicht ein biologistisch-nationalsozialistischer Rassismus unterstellt werden kann, welcher 
totalitär argumentiert und in einer Rasse eine biologische Gefahr für eine andere Rasse sieht. 
Nietzsche hing somit nicht einem trennenden und hierarchisierenden Rassismus an.46 Zumin-
dest für eine deutsche Diskussion wirkt dieses Argument durchaus entlastend.

43 Vgl. hierzu Heinrich, Individualität, Subjektivität und Selbstsorge bei Nietzsche, 99–107; JGB 284; und 
MA I, Vorrede 6.
44 Vgl. Jaqueline Scott, „On the Use and Abuse of Race in Philosophy“, in: Robert Bernasconi / Sybol Cook 
(Hg.), Race and Racism in Continental Philosophy, Bloomington, IN 2003, 53–74: 60  f.
45 Vgl. hierzu u.  a. Heinrich, Individualität, Subjektivität und Selbstsorge bei Nietzsche, 196–198, und 
Gerd Schank, „Rasse“ und „Züchtung“ bei Nietzsche, Berlin 2000, 54  ff., 147  f. und 357  ff. Vgl. zu Nietzsches 
Zurückweisung des Darwinismus u.  a. EH, Warum ich so gute Bücher schreibe 1.
46 Vgl. hierzu Vanessa Lemm, „Nietzsche and Biopolitics. Four Readings of Nietzsche as a Biopolitical 
Thinker“, in: Sergei Prozorov / Simona Rentea (Hg.), The Routledge Handbook of Biopolitics, London 2015, 
50–65: 61.



� Rezensionen   387

Ansell-Pearson und Bamford weisen zurecht darauf hin, dass Nietzsche in M  272 von 
„reingewordenen Rassen“ spricht und dass Kultur und Rasse hier nicht notwendigerweise als 
Synonyme auftreten. In diesem Zusammenhang muss jedoch erwähnt werden, dass bei Nietz-
sche Rassen nicht „rein“ werden über eine feindselige Isolierung gegenüber anderen Rassen, 
sondern dass sie über „Völkervermischung […] durch kulturelle ‚Arbeit‘ […] im […] Sinn einer 
‚Synthese‘, ‚rein‘ werden“47 können.

Auch gehen die Verfasser darauf ein, dass Nietzsche „concerned with racial breeding 
and with human development“ sei und dass „these two need not to be treated as identical“ 
(214). Ästhetische Selbst-Kultivierung sei demnach bei Nietzsche nicht mit einer „Züchtung 
der Rassen“ zu identifizieren. Dem muss jedoch ein anderes Verständnis von Zucht entgegen-
gehalten werden. Nietzsche geht gerade in der Morgenröthe immer wieder auf diätetische 
Praktiken der Selbstsorge (wie Isolation, Ernährung, Rücksicht auf Ort und Klima) ein, die 
helfen sollen, den Einzelnen im Sinne eines „gesunden Wachstums“ und einer Selbst-Kulti-
vierung zu „züchten“.48 Obschon hierbei für Nietzsches eine gesunde Leiblichkeit von nicht zu 
unterschätzender Bedeutung ist, so verläuft doch eine solche Züchtung des „höheren Typus“ 
nicht anhand biologistischer Kriterien, sondern hauptsächlich über nicht-biologische Mittel 
wie Vereinsamung und Gewissensbildung. Und die „Selektion“, die eine solche Züchtung her-
vorrufen soll, ist nicht sozialdarwinistisch zu verstehen, da der Einzelne in der Lage ist, auch 
aktiv in einem solchen Prozess miteinzuwirken.49 Leibliche Gesundheit ist für Nietzsche nicht 
etwas allgemein Gegebenes, sondern generell etwas, das stark pluralistisch zu begreifen ist und 
das man sich „beständig noch erwirbt und erwerben“ (FW 382) muss. Eine nietzscheanische 
„Züchtung“ kann somit zumindest nicht in einem totalitär-rassistischen Sinne zu verstehen 
sein. Bei aller auf den ersten Blick drastischen Rhetorik handelt es sich bei Nietzsche nicht 
um eine äußerliche Selektion von Menschen oder von Rassen voneinander, sondern letzten 
Endes um eine Selektion und Züchtung bestimmter Eigenschaften im Menschen, die wiederum 
(über diätetische Einwirkungen auf sich selbst) gestärkt oder geschwächt werden sollen.50 Der 
Deutung von Robert C. Holub, die Ansell-Pearson und Bamford in ihrem Buch zwar erwähnen, 
aber letztlich zurückweisen, gilt es demnach zuzustimmen. Hiernach ging es zumindest dem 
Nietzsche der mittleren Werkphase (einschließlich der Morgenröthe) hauptsächlich um das 
Thema der Gesundheit und nicht um das einer rassistischen Kolonialisierung (215).51

Das zehnte und letzte Kapitel des Buches liefert neben Reflexionen über Nietzsches Meta-
pher der Aeronauten auch eine abschließende Bewertung der Stellung der Morgenröthe inner-
halb von Nietzsches Gesamtwerk. Die Autoren übernehmen hierfür Nietzsches eigene Einord-
nung aus Ecce homo, wo er die Morgenröthe zwischen den ja- und den nein-sagenden Büchern 
seiner mittleren und späten Werkphase unterscheidet. Dies ist zumindest dahingehend mit 
einem vorsichtigen Fragezeichen zu versehen, insofern Nietzsche in seinem späteren Werk 
eigene, werkpolitische Intentionen verfolgte, wenn es um die rückschauende Einordnung frü-
herer Schriften ging.

47 Schank, „Rasse“ und „Züchtung“ bei Nietzsche, 148.
48 Vgl. u.  a. M 534, 553 und 555.
49 Schank, „Rasse“ und „Züchtung“ bei Nietzsche, 354  ff., und Heinrich, „Gesundes Wachstum“, 263  f.
50 Vgl. zum Phänomen der Selbst-Zucht bei Nietzsche EH, Warum ich so klug bin 9, sowie zum benach-
barten Feld der Selbst-Kultivierung M 560.
51 Robert  C. Holub, „Nietzsches Colonialist Imagination. Nueva Germania, Good Europeanism, and 
Great Politics“, in: Sara Friedrichsmeyer / Sara Lenox / Susanne Zantop (Hg.), German Colonialism and 
its Legacy, Ann Arbor, MI 1988, 33–49: 42 und 44.



388   Rezensionen

Ansell-Pearson und Bamford ordnen zuletzt, Nietzsches Unterscheidung aus Ecce homo 
folgend, die Morgenröthe als eines der ja-sagenden, d.  h. affirmativen, Bücher Nietzsches ein, 
in denen „a positive vision of humanity as future-oriented and self-cultivating“ (225) verhan-
delt werden solle. Das insgesamt analytisch scharfe, sehr komplexe und dennoch verständlich 
geschriebene Buch schließt somit mit der für die Nietzsche-Forschung wichtigen Feststellung, 
dass die Morgenröthe diejenige Schrift sei, von der aus Nietzsche in sein späteres Werk starte: 
„we suggest that it is important to appreciate that he proceeds with this work within the clea-
ring created by the campaign against morality that he first sets into motion in Dawn“ (243).

Literaturverzeichnis
Abbey, Ruth: Nietzsche’s Middle Period, Oxford 2000
Ansell-Pearson, Keith: Nietzsche’s Search for Philosophy. On the Middle Writings, London 2018
Benne, Christian / Müller, Enrico: „Das Persönliche und seine Figurationen bei Nietzsche“, in: Christian 

Benne / Enrico Müller (Hg.), Ohnmacht des Subjekts – Macht der Persönlichkeit, Basel 2014, 15–67
Brock, Eike / Gödde, Günter / Zirfas, Jörg (Hg.): Das Leuchten der „Morgenröthe“. Friedrich Nietzsche und die 

Kunst zu leben, Berlin 2022
Diprose, Rosalyn: Corporal Generosity. On Giving with Nietzsche, Merleau-Ponty, and Levinas, New York 2002
Fortier, Jeremy: „Nietzsche’s Political Engagements. On the Relationship between Philosophy and Politics in 

The Wanderer and his Shadow“, in: The Review of Politics 78/2 (2016), 201–225
Foucault, Michel: Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit II, übers. v. Ulrich Raulff und Walter Seitter, 

Frankfurt a.M. 1984
Gantschow, Alexander: Das herausgeforderte Selbst. Zur Lebensführung in der Moderne, Würzburg 2011
Gödde, Günter / Loukidelis, Nikolaos / Zirfas, Jörg (Hg.): Nietzsche und die Lebenskunst. Ein philosophisch-

psychologisches Kompendium, Stuttgart 2016
Heinrich, Johannes: „Gesundes Wachstum. Nietzsches Diätetik als philosophisches Programm“, in: Eike 

Brock / Günter Gödde / Jörg Zirfas (Hg.), Das Leuchten der „Morgenröthe“. Friedrich Nietzsche und die 
Kunst zu leben, Berlin 2022, 259–271

Heinrich, Johannes: Individualität, Subjektivität und Selbstsorge bei Nietzsche. Eine Analyse im Gespräch mit 
Foucault, Berlin 2018

Hoffmann, Christoph: „Umgebungen. Über Ort und Materialität von Ernst Machs Notizbüchern“, in: Martin 
Stingelin / Matthias Thiele (Hg.), Portable Media. Schreibszenen in Bewegung zwischen Peripatetik und 
Mobiltelefon, München 2010, 89–109

Holub, Robert C.: „Nietzsches Colonialist Imagination. Nueva Germania, Good Europeanism, and Great 
Politics“, in: Sara Friedrichsmeyer / Sara Lenox / Susanne Zantop (Hg.), German Colonialism and its 
Legacy, Ann Arbor, MI 1988, 33–49

Jaspers, Karl: Nietzsche. Einführung in das Verständnis seines Philosophierens, 4. Aufl., Berlin 2010
Kaufmann, Sebastian: Kommentar zu Nietzsches „Der Wanderer und sein Schatten“, Berlin 2024
Lemm, Vanessa: „Nietzsche and Biopolitics. Four Readings of Nietzsche as a Biopolitical Thinker“, in: Sergei 

Prozorov / Simona Rentea (Hg.), The Routledge Handbook of Biopolitics, London 2015, 50–65
Mchedlidze, Gocha: Der Wille zum Selbst. Nietzsches Ethik des guten Lebens, München 2013

Rheinberger, Hans-Jörg: Epistemologie des Konkreten. Studien zur Geschichte der modernen Biologie, Frankfurt 
a.M. 2006

Rheinberger, Hans-Jörg: Experimentalsysteme und epistemische Dinge. Eine Geschichte der Proteinsynthese im 
Reagenzglas, Göttingen 2001



� Rezensionen   389

Rheinberger, Hans-Jörg: „Vom Schreiben, ohne zu wissen, wie es endet“, in: Alexander Kraus / Birte Kohtz 
(Hg.), Geschichte als Passion. Über das Entdecken und Erzählen der Vergangenheit. Zehn Gespräche, 
Frankfurt a.M. 2011, 267–295

Schank, Gerd: „Rasse“ und „Züchtung“ bei Nietzsche, Berlin 2000
Schloßberger, Matthias: Phänomenologie der Normativität. Entwurf einer materialen Anthropologie im Anschluss 

an Max Scheler und Helmuth Plessner, Basel 2019
Schubert, Corinna: Masken denken – In Masken denken. Figur und Fiktion bei Friedrich Nietzsche, Bielefeld 2021
Scott, Jaqueline: „On the Use and Abuse of Race in Philosophy“, in: Robert Bernasconi / Sybol Cook (Hg.), 

Race and Racism in Continental Philosophy, Bloomington, IN 2003, 53–74
Sommer, Andreas Urs: Kommentar zu „Menschliches, Allzumenschliches“, Berlin, im Erscheinen


