Johannes Heinrich

Menschliches, Allzumenschliches, Morgenréthe
und Der Wanderer und sein Schatten

1. Timon Boehm / Peter Villwock (Hg.), Engadiner Gedanken-Gdnge. Friedrich Nietz-
sche, der Wanderer und sein Schatten. Gottingen: Wallstein Verlag 2021, 215 S.,
ISBN 978-3835339170.

2. Tobias Briicker, Auf dem Weg zur Philosophie. Friedrich Nietzsche schreibt ,,Der
Wanderer und sein Schatten®, in: David Giuriato/ Martin Stingelin/ Sandro
Zanetti (Hg.), Zur Genealogie des Schreibens 24. Paderborn: Brill | Fink 2019, 331
S., ISBN 978-3846764053.

3. Ruth Abbey, Nietzsche’s “Human, All Too Human”. A Critical Introduction and
Guide. Edinburgh: Edinburgh University Press 2020, 242 S., ISBN 978-1474430845.

4. Keith Ansell-Pearson / Rebecca Bamford, Nietzsche’s “Dawn”. Philosophy, Ethics,
and the Passion of Knowledge. Hoboken, NJ: Wiley Blackwell 2021, 270 S., ISBN
978-1119693666.

Abstract: Human, All Too Human, Dawn and The Wanderer and His Shadow. Assigned to
Nietzsche’s so-called “middle period,” Human, All Too Human and Dawn have received much
less attention than many of his early or later works. Several recent publications attempt to
correct this, including the four volumes discussed in this review essay. There are a number
of recurring themes, such as Nietzsche’s writing style and the question whether, and to what
extent, The Wanderer and His Shadow should be regarded as a separate work within Nietzsche’s
ceuvre. While Abbey as well as Ansell-Pearson and Bamford take a more general approach that
seeks to provide an introductory overview of Nietzsche’s middle period, Briicker as well and
Boehm and Villwock are focused specifically on The Wanderer and His Shadow, addressing the
meaning of the metaphor of “wanderer and shadow” throughout Nietzsche’s work.

Keywords: Writing techniques, Shadow-metaphors, Dietetics, Nietzsche’s Middle Period, Critique
of Morality

Die der sogenannten mittleren Werkphase zugeordneten Schriften Menschliches, Allzumensch-
liches (1878-80) sowie Morgenrdthe (1881) gelten als vergleichsweise wenig rezipierte Arbeiten
Nietzsches. Jiingere und zeitnah erscheinende Biicher" versuchen, diese Liicke zu schlieBen.
Die vier hier vorgestellten Beitrdge zur Nietzsche-Forschung reihen sich in diese Versuche
ein. Wiederkehrende Themen sind die Diskussion um die angebliche positivistische mittlere

1 Vgl. Eike Brock / Giinter Godde / Jorg Zirfas (Hg.), Das Leuchten der ,Morgenréthe. Friedrich Nietz-
sche und die Kunst zu leben, Berlin 2022, und Andreas Urs Sommer, Kommentar zu ,Menschliches, All-
zumenschliches®, Berlin, im Erscheinen.

Dr. Johannes Heinrich, Wrangelstr. 29, 10997 Berlin, Deutschland, E-Mail: johannes.heinrich1@gmx.de

Nietzsche-Studien 54 (2025), 364-389 Published online March 5, 2025
@ Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the Creative

Commons Attribution 4.0 International License. https://doi.org/10.1515/nietzstu-2025-0003


mailto:johannes.heinrich1@gmx.de
https://doi.org/10.1515/nietzstu-2025-0003

Rezensionen =—— 365

Werkphase Nietzsches, die Analyse von dessen Schreibtechnik sowie die Frage, ob und inwie-
weit Der Wanderer und sein Schatten (1880) ein eigenstandiges Werk innerhalb von Nietzsches
(Euvre darstellt. Wahrend die Biicher von Ruth Abbey sowie Keith Ansell-Pearson und Rebecca
Bamford eher allgemeine Einfithrungswerke darstellen, zeichnen sich die Beitrége von Tobias
Briicker sowie Timon Boehms und Peter Villwocks Sammelband durch sehr spezifische Fra-
gestellungen aus. Die letztgenannten Biicher sollen daher zunédchst zusammen diskutiert
werden, weil sie thematisch sehr nahe beieinander liegen. Beide besprechen hauptsdchlich
Nietzsches Werk Der Wanderer und sein Schatten, welches in dieser Kompaktheit in der Nietz-
sche-Forschung zuvor noch nicht eine solche Aufmerksamkeit erhielt.” In diesen Arbeiten geht
es insbesondere um die Frage nach der Bedeutung der Metaphorik von ,Wanderer und Schat-
ten“ im Wanderer sowie in Nietzsches Gesamtwerk.

1. Der 2021 erschienene, von Timon Boehm und Peter Villwock herausgegebene Sammelband
Engadiner Gedanken-Gdnge. Friedrich Nietzsche, der Wanderer und sein Schatten widmet sich
einem sehr spezifischen Thema: dem von Nietzsche nachgereichten Abschnitt Der Wanderer
und sein Schatten, der in der zweiten Auflage von Menschliches, Allzumenschliches erschienen
ist. Jedoch weisen die Herausgeber in ihrem Vorwort darauf hin, dass es sich beim Wanderer
um ein Werk handelt, das als unabhéngig zu gelten habe und das als ,Buch allerdings kaum je
als eigenstandig [...] wahrgenommen worden ist“ (9). Der Band beansprucht also interpretative
Originalitdt. Diese kann er in weiten Teilen auch einlésen, werden hier doch besonders detail-
liert eher aufiergewthnliche Themen der Nietzsche-Forschung angesprochen (etwa christliche
Symbolik bei Nietzsche, Nietzsches Schreibprozesse oder die Metaphoriken von ,Wanderer
und ,Schatten), welche nicht selten die Felder der Literaturwissenschaft bertihren und somit
des Ofteren auch in nicht-philosophische Themen hiniibergleiten.

Der Sammelband gliedert sich in ein Vorwort und sechs weitere Beitrage zur Thematik
sowie Originalabbildungen von der Erstausgabe von Der Wanderer und sein Schatten. Die
Themen reichen von Peter André Blochs Beitrag tiber das Glockenmotiv bei Nietzsche, Tobias
Briickers Untersuchung der Entstehungsgeschichte des Wanderers, Martin Kolbels Ausfithrun-
gen zu Nietzsches aphoristischer Methode, Claus Zittels Vergleich zu Hans-Christian Andersen,
Fechner und Nietzsche bis hin zu Hans Ruins Uberlegungen zur Rolle des Dialogs mit dem
Schatten sowie Peter Villwocks abschlieffender Analyse der christlichen Motive im Wan-
derer. Die Untersuchung des Wanderers ist in dem Band somit komplex, die Beitrdge decken
auflerdem viele verschiedene Bereiche ab und sind stets sehr genau und gut nachvollziehbar
geschrieben.

Im Vorwort ordnet Timon Boehm den Wanderer in Hinblick auf Nietzsches Gesamtwerk
ein. Dabei bestimmt er das Alleinstellungsmerkmal vom Wanderer darin, dass es das erste
Werk Nietzsches sei, das dieser als ,,,freier Philosoph‘ ohne akademische Anbindung* (9) ver-
fasst habe. Zudem stelle der Wanderer liber dieses Alleinstellungsmerkmal hinaus ein ,unbe-
kanntes Schliisselwerk“ (9) dar. Ziel des Buches sei es, diesen Schliisselcharakter des Werkes
darzulegen. In diesem Zusammenhang sollen auch die Verbindungen zu anderen Werken
Nietzsches (Fréhliche Wissenschaft (1882-87); Menschliches, Allzumenschliches I; und Also
sprach Zarathustra (1883-85)) herausgearbeitet werden. Anliegen des Bandes ist somit, auf die
vielféltigen ,philologischen[n] und philosophische[n] Implikationen aufmerksam zu machen“
(21), welche sich im Wanderer finden lassen.

2 Eine Ausnahme bildet das jliingst und nach den hier besprochenen Biichern veréffentlichte Buch von
Sebastian Kaufmann, Kommentar zu Nietzsches ,,Der Wanderer und sein Schatten“, Berlin 2024.



366 —— Rezensionen

Tobias Briickers Text befasst sich in seinem Artikel mit der Entstehungsgeschichte von Der
Wanderer und sein Schatten. Dieser Beitrag sowie auch seine Monografie zum Thema zeich-
nen sich durch eine grofie Belesenheit und eine detailliert beschriebene Argumentation aus.
Briicker stellt die These auf, dass sich Nietzsche im Wanderer selbstbezuiglich auf die Umsténde
seines eigenen Denkens und Schreibens beziehe. Zu diesen Umstidnden zéhlt Briicker Nietz-
sches Arbeits- und Notizhefte, seine Schreibverfahren sowie seine didtetischen Mafinahmen
an sich selbst (richtige Erndhrung, Spazieren etc.) (57). Diese Umstédnde bildeten den ,oft ver-
gessenen Schatten der Philosophie“ (57). Zudem sei fiir Nietzsche die natiirliche Umgebung
(Klima, Luft etc.) zentral fiir die Entstehung seiner Philosophie. Es handelt sich laut Briicker
somit um ,verortete Gedanken® (59), welche nur in einer bestimmten Landschaft, wie z. B. der
alpinen Umgebung, so entstehen konnten und welche eine wechselseitige Beziehung zu ihrer
Umgebung haben.

In der Rolle der Didt fiir Nietzsches Denken bezieht sich Briicker auf Michel Foucaults
Analysen der antiken Selbstsorge und Diétetik und fasst die Di&t mit Foucault als ,die Weise,
in der man seine Existenz fithrt“ und die ,Lebensfilhrung mit Regeln ausIstatte[t]“ (61).° Der
Autor reiht sich damit ein in diverse Werke der jiingeren Nietzsche-Forschung, welche Nietz-
sches Ausfithrungen zur Diétetik in der antiken Tradition der Selbstsorge verorten und diese
wiederum mit dem Spétwerk Foucaults kontextualisieren.* Dem Verfasser ist hierin ganz gene-
rell zuzustimmen. Uber Briickers Gedanken hinausgehend muss jedoch festgehalten werden,
dass man den foucaultschen Topos der ,Asthetik der Existenz¢ zudem gewinnbringend mit der
Idee der &sthetischen Selbststilisierung und Selbstkultivierung® hétte parallelisieren kénnen,
die Nietzsche ab seiner mittleren Werkphase verstirkt propagierte.

Briicker beendet seinen Beitrag mit einem Verweis auf das Ende von Der Wanderer und
sein Schatten (74). Hier betone Nietzsche erneut die Bedeutung der Umgebung, indem auf das
Sinken der Sonne in einer Bergregion verwiesen werde. Im finalen Dialog des Wanderers mit
seinem Schatten fragt der Wanderer zuletzt den Schatten: ,Wo bist du? Wo bist du?“ (MA II,
WS, Schlussdialog). Uberaus feinsinnig weist Briicker daraufhin, dass hiermit keinesfalls ein
Verschwinden des Schattens angesprochen ist. Vielmehr verliere der Schatten blof$ seine Kon-
turen:

Wenn in den Bergen die Sonne rasch hinter einem Bergkamm untergeht, bleibt der Himmel noch
lange hell. Es legt sich ein Schatten iiber das Tal [...]. Dieses Naturschauspiel fithrt dazu, dafi der
Schatten sich schnell {iber eine grofle Talflache ausbreitet [...]. Das ,wo bist du?“ des Wanderers
zeugt deshalb nicht vom Verschwinden des Schattens, sondern von dessen Ausbreitung (74).

Briicker kontextualisiert diese Uberlegungen mit Nietzsches Ausfiihrungen tiber den Text als
»Gegend“ (MA II, WS 126). Im tibertragenen Sinne lege sich also der Schatten iiber den gesamten
vorherigen Text, iiber die gesamte Text-Umgebung. Mit seinem finalen Schatten-Dialog mdchte
Nietzsche Briicker zufolge also verdeutlichen, dass der Schatten — als Metapher fiir die dunklen,
oft unbewussten Umstdnde der Philosophie — im Prozess des Schreibens und Veroéffentlichens

3 Michel Foucault, Der Gebrauch der Liiste. Sexualitdit und Wahrheit II, iibers. v. Ulrich Raulff und Walter
Seitter, Frankfurt a.M. 1984, 131.

4 Vgl.u. a. Alexander Gantschow, Das herausgeforderte Selbst. Zur Lebensfiihrung in der Moderne, Wiirz-
burg 2011; Johannes Heinrich, Individualitdt, Subjektivitdt und Selbstsorge bei Nietzsche. Eine Analyse im
Gesprdch mit Foucault, Berlin 2018, insh. 107-239; und Gocha Mchedlidze, Der Wille zum Selbst. Nietz-
sches Ethik des guten Lebens, Miinchen 2013.

5 Vgl. u.a. M 174 und 560.



Rezensionen =—— 367

eines Werkes mehr und mehr aus dem Blickfeld gerét, obwohl er doch eigentlich im Text omni-
présent ist. Nietzsches abschlieflende Frage ,Wo bist du?“ konne also in diesem Sinne als ein
Verschwinden des Schattens bzw. der Umsténde des Textes aus dem Bewusstsein des Autors
verstanden werden. Kritisch gefragt werden muss an dieser Stelle, ob mit der Erkldrung des
Schattens als ,,Gegend“ nicht gewisse subjektbezogene Bedeutungen der Schatten-Metaphorik
zu sehr in den Hintergrund geraten.

Die Frage ,Wo bist du?“ fiihrt daher automatisch zu der Frage ,Wer bist du?“ Wéhrend
also Briickers Ausfiihrungen mit den Uberlegungen zum Ort des Schattens enden, so stellt sich
die Frage nach der Identitdt des Schattens. Ist er das Alter Ego des Autors, also des Wanderers?
Ist er sein dunkles Unbewusstes? Ist also der Wanderer oder vielmehr der Schatten selbst der
Autor des Textes? Oder ist der Schatten der Doppelgénger des Wanderers? Ist der Schatten am
Ende identisch mit dem Text selbst? Und ist der Wanderer der Autor oder vielmehr nur eine
literarische Figur Nietzsches? Diese Fragen finden sich im Beitrag von Claus Zittel wieder.

Zittel geht kritisch auf die von Briicker in seiner Monografie vertretene These ein, wonach
der Schatten im Wanderer fiir die Schrift stehe und der Wanderer aus dem Wanderer somit
gewissermaRen in einen Dialog mit seiner eigenen Schrift trete (134).° Zittel argumentiert
gegen diese Annahme, indem er auf die ,Gleichberechtigung des Schattens innerhalb der WS-
Dialogs“ (134) hinweist, welche die Souverénitit des Autors gegeniiber seiner Schrift unter-
wandern wiirde. Diesem Einwand Zittels ist zuzustimmen, nicht zuletzt, wenn man ein Nietz-
sche-Zitat berticksichtigt, welches die Wichtigkeit der Koexistenz, der Gleichwertigkeit und
des Zusammenspiels von Licht und Schatten (also von Rede und Schrift) betont: ,Vielfach mufs
anders geschrieben als gesprochen werden. Deutlichkeit ist Vereinigung von Licht und Schat-
ten* (Nachlass 1876, 15[27], KSA 8.286).

Zittel kontextualisiert die Figuren des Wanderers und des Schattens zudem mit Also
sprach Zarathustra. Am Ende seines langeren Artikels widmet er sich der Frage nach der Iden-
titt des Schattens und des Wanderers und verfiahrt hierbei mit einem Bezug auf die (an Hans
Christian Andersen angelehnte) Doppelgénger-Thematik. Zittel kommt zu dem Schluss, dass —
aufgrund von Nietzsches Authebung der Dualitdt von Wahrheit und Schein, von Helligkeit und
Dunkelheit (124 f,, JGB 34) — bei Nietzsche der Unterschied zwischen Wanderer und Schatten
sich letztendlich in einer Einheit auflése. Dies bestédtigen auch diverse Stellen aus Nietzsches
Zarathustra, in denen er seinen Erzahler kommentieren lasst: ,Also sprach der Wanderer und
Schatten“ (Za IV, Unter Téchtern der Wiiste 1). Der Schatten hat laut Zittel aufgehort, Eigentum
des Wanderers zu sein, hat sich selbstdndig gemacht und den Wanderer ,gedoppelt* (140).
Hiermit greift Nietzsche, wie Zittel scharfsinnig herausdestilliert, Andersens Motiv des Doppel-
gangers auf. Dieser sei nicht wie bei Andersen fett geworden, sondern sei abgemagert, was
als eine ironische Anspielung auf Andersens Figur des Schlemihls zu verstehen sei. Nietzsche
betreibt, das arbeitet Zittel anhand von Textstellen aus Also sprach Zarathustra sehr nachvoll-
ziehbar heraus, ein komplexes und vielschichtiges Spiel um seine Identitét als Autoren-Ich. Im
Zarathustra kehrt Nietzsche zur Dialogform vom Wanderer zurtick: ,Oder wie nenne ich dich? /
Vergieb mir, oh Zarathustra, diese Mummerei, antwortete der Doppelgénger und Schatten [...].
Mitunter nannte ich mich auch der Wanderer, / 6fter aber noch Zarathustra’s Schatten® (KSA
14.337). Der Schatten selbst nennt sich also, gleich dem Mérchen von Hans Christian Andersen,
selbst Wanderer, nimmt demnach zumindest vortiibergehend auf betriigerische Weise die Posi-
tion des Autors ein. Selbst der Wanderer ist somit nicht als authentische Sprecherinstanz zu
identifizieren.

6 Vgl. Briicker 75.



368 —— Rezensionen

Bereits Zarathustra ist eine literarische Figur Nietzsches, die nicht mit ihm als Autor zu
identifizieren ist. Nietzsche treibt jedoch dieses literarische Rollenspiel noch weiter, indem er
mit dem Schatten eine weitere literarische Figur einfiihrt, die von Zarathustra als ,,Possenrei-
BBer* (KSA 14.337), also als nicht vertrauenswiirdig, eingefithrt wird.

Somit bleiben, das lésst sich als These aus dem bis hierhin Analysierten ableiten, nicht
nur die Figuren des Wanderers und seines Schattens, sondern auch die von Nietzsche selbst
als Autor seiner Schriften einer Ambiguitdt unterworfen. Auch Zittel stellt in diesem Sinne
fest, dass viele Selbstzuschreibungen, die ,Nietzsche in den Mund“ (138) gelegt worden seien,
nicht unbedingt mit dem Autor Nietzsche identisch sind. Losungen wie ,Nichts ist wahr, alles
ist erlaubt“ oder wie die vom ,guten Europder” sind somit nicht eins zu eins zu verstehen,
sondern werden bei Nietzsche oft von der Figur des Schattens ausgesprochen (138).” Nietz-
sche identifiziert sich demnach — das kann im Anschluss an Zittel festgehalten werden — nicht
in allen Féllen selbst als Autor seiner Schriften und steht somit nicht eindeutig hinter allen
Aussagen, die in seinen Schriften getroffen werden. Er durchléuft also viele Stufen von litera-
rischen Figuren und Masken.®

Bis hierhin lésst sich somit feststellen: Nietzsches Buch Der Wanderer und sein Schatten ist
ein gegeniiber Menschliches, Allzumenschliches unabhéangiges Werk. Die Tatsache, dass Nietz-
sche sowohl in Jenseits von Gut und Bése (1886)° als auch im Zarathustra zur Schatten-Metapho-
rik sowie zur Dialogform zurtickkehrt, unterstreicht noch einmal die Wichtigkeit, die der Wan-
derer im gesamten (Euvre Nietzsches einnimmt, sowie die Dringlichkeit, sich ausfiihrlicher als
bisher mit diesem Werk auseinanderzusetzen. Metaphorisch gesprochen: Ahnlich, wie sich im
Wanderer und spéater im Zarathustra der Schatten gegeniiber seinem ,Urheber“ unabhéngig
macht, so wird auch das Werk Der Wanderer und sein Schatten unabhéngig von Menschliches,
Allzumenschliches, mit welchem es oft identifiziert worden ist.

Zittel kommt am Ende seines Artikels zu dem Schluss, dass Nietzsche sich im Zarathustra
in ,wechselnde Rollenidentitaten“ (143) aufteilt, welche auch immer wieder ,Positionen von
Zarathustra“ (143) einndhmen und diese in Teilen sogar parodierten. Damit einher gehe somit
eine ,performative Erschiitterung der Glaubwiirdigkeit der Sprecherinstanz“ (143), welche im
Zarathustra auf vielféltige Weise inszeniert werde. Der Schatten stelle in diesem Rollenspiel
wiederum eine hohere Instanz dar, und an dem Dialog mit dem Schatten zeige sich ein ,Meta-
Dialog“ (143), da ,er die im Buch héufig vorgenommenen Rollenwechsel selbst zum Thema
macht [...]: Der Schatten ist das Urbild von Zarathustras Doppelgangern“ (143). Am literarischen
Spiel mit seinen eigenen Autoren-Schatten, so lieRe sich im Anschluss an Zittels Uberlegungen
sagen, zeigt Nietzsche performativ auch die weitaus umfassendere Unméglichkeit einer unge-
brochenen Existenz im Allgemeinen. Es gibt kein ,wirkliches®, essentialistisches Ich, das sich
von einem scheinbaren Schatten-Ich abgrenzen liefSe. Zittel schliefit seinen Artikel dement-
sprechend: ,Es gibt kein wahres Ich hinter dem Falschen. Es leben die Schatten. Wir leben als
Schatten“ (143).

Ahnlich, wie Zittel (124 £.) bei Nietzsche Licht und Schatten als Metaphern fiir Wirklichkeit
und Schein herausarbeitet,'® bestimmt Hans Ruin in seinem Beitrag Licht und Schatten als das
Verhéltnis von Wahrheit und Liige (153). Fiir Ruin ist der Schatten und damit die Liige bzw.

7 Vgl. Za 1V, Der Schatten.

8 Dem Topos der Maske in Nietzsches Werk hat sich zuletzt vor allem Corinna Schubert, Masken den-
ken — In Masken denken. Figur und Fiktion bei Friedrich Nietzsche, Bielefeld 2021, ausfiihrlich gewidmet.
Vgl. zu der Problematik des Wanderers als literarische Figur insb. 145 ff.

9 Vgl. etwa JGB 34.

10 Vgl JGB 34.



Rezensionen =— 369

die Fiktion notwendiger Bestandteil der Erkenntnis. Das Licht der Erkenntnis der Aufkldrung
benétigt demnach als Ergdnzung die Perspektive des Schattens als seines unbewussten, krea-
tiven Untergrundes:

Vielmehr ist der Schatten zutiefst verbunden mit der Art seines Schreibens, das [...] ein Schat-
ten-Schreiben ist: ein Schreiben unter einer metaphysischen Blende, welches das Phanomen des
Lichtes, der Erleuchtung und der Aufklarung von der unbeleuchteten Warte und Perspektive des
Schattens aus erkundet (151).

Ruin betont zudem Nietzsches Bezug zum Kynismus, da dieser — wie Diogenes — den Wanderer
darum bittet, aus der Sonne zu gehen (157). Das wére ironischerweise gleichbedeutend mit dem
Verschwinden des Schattens des Wanderers. Ruin deutet den abschlieffenden Ausruf des Wan-
derers ,Wo bist du? Wo bist du?“ als wirkliches Verschwinden des Schattens, da die Person, die
den Schatten werfe, aus der Sonne gegangen sei (157). Jedoch muss die Auflésung des Schattens
nicht nur an das Zuricktreten der Person aus dem Licht, sondern auch mit dem Sinken der
Sonne verkniipft werden. Briicker hatte in seinem Artikel sehr zutreffend darauf hingewiesen,
dass das Sinken der Sonne keineswegs gleichbedeutend mit dem Verschwinden des Schattens
sei, sondern in einer Berglandschaft dessen Ausbreitung in eine Omniprésenz bedeutet (74).
Diese Textstelle und die auseinandergehenden Meinungen von Briicker und Ruin dariiber sind
also besonders interessant. Briicker interpretiert das Sich-Ausbreiten des Schattens auf das
Tal als eine Einswerdung des Textes mit seiner Umgebung (74 f.). Die abschliefiende Dialog-
szene zwischen Wanderer und Schatten lasst sich, iiber Briickers Uberlegungen hinauswei-
send, jedoch auch subjektphilosophisch, ndmlich als Forderung nach einer kosmischen Dekon-
struktion von Subjektivitdt deuten. Denn die Bitte des Schattens an seinen ,Herrn®, ihm aus der
Sonne zu gehen, geht damit einher, dass der Wanderer sich selbst in den Schatten der Fichten
stellt und somit keinen eigenen Schatten mehr wirft. Erst also, weil die Sonne sinkt und der
Wanderer zugleich den Schatten ,freigibt“, indem er sich selbst in einen Schatten stellt, kann
sich der Schatten von seinem Herrn und seinen subjektiven Konturen ldsen und sich in einer
breiteren, ganzheitlicheren Schattenhaftigkeit auflésen. Diese Aufldsung von Subjektivitit in
eine pré-subjektive und kosmische Ganzheit soll vom Wanderer, so die Bitte seines sich auf-
losenden Schattens, auch auf eine dsthetische Weise genossen werden. Das Untergehen der
Sonne in einer Berglandschaft — und das damit einhergehende Naturschauspiel des sich tiber
das Tal legenden Schattens — kann vom Wanderer nur unter der Bedingung &sthetisch betrach-
tet werden, seinen eigenen Schatten aufzugeben. Anders ausgedriickt: Schénheit entsteht erst
uber die Aufgabe des eigenen Ichs, verstanden als autonomes und urséchliches Subjekt. Folgt
man dieser Deutung, so ist der Ratschlag des Schattens am Ende des Schlussdialogs vom Wan-
derer als Anregung zu verstehen, das Schauspiel des sich in eine Omniprasenz auflésenden
Ichs zu geniefien: ,Tritt unter diese Fichten und schaue dich nach den Bergen um; die Sonne
sinkt“ (WS, Schlussdialog). In einer Nachlass-Stelle, welche ebenfalls der Zeit der mittleren
Werkphase entstammt, verleiht Nietzsche dieser Forderung nach der Aufgabe des Egos Aus-
druck: ,Schrittweise lernen, dasvermeintliche Individuum abzuwerfen! [...] Uber
smich“und,dich“hinaus! Kosmisch empfinden!“ (Nachlass 1881, 11[7], KSA 9.443).

Gegen Ende seines Beitrags entwirft Ruin anhand des Zarathustra eine eigene These zu
Nietzsches Idee von Autorenschaft. Wahrend Briicker den Dialog zwischen Wanderer und
Schatten im Wanderer als Dialog des Autors mit seinem Text charakterisiert, erweitert Ruin
diese Perspektive. Im Zarathustra wird aus seiner Sicht Nietzsche selbst als Autor seiner
friheren Schriften aufgefithrt. Die Einswerdung von Wanderer und Schatten, auf die schon
Zittel verwiesen hatte, kann Ruin zufolge nur geschehen, weil das Werk Der Wanderer und sein
Schatten bereits abgeschlossen, d. h. publiziert und hinter sich gelassen wurde. Somit fiithre



370 —— Rezensionen

Nietzsche im Zarathustra diese Einswerdung als Einswerdung des Autoren-Ichs mit seinem
Schatten vor (159). Deutlich werde dies daran, dass Nietzsche den Schatten ein Lied singen
lasse, welches direkt aus Nietzsches eigener Feder in einem Werk aufierhalb von Also sprach
Zarathustra entspringe:

Zuletzt greift dann der Wanderer / Schatten / Autor die Harfe [...] und beginnt zu singen. Und was
singt er? Er singt einen Teil von Nietzsches eigenen Dithyramben den zweiten Teil der ,Tochter der
Wiiste“, den er zur gleichen Zeit komponiert hat. So singt der allegorisierte Autor [...] sein eigenes
Gedicht fiir seine poetische Erfindung Zarathustra, um ihn zu erfreuen! Er, der Autor Nietzsche —
der seine literarische Stimme sechs Jahre zuvor in einem Gespréach mit seinem Schatten gefunden
hatte —, erscheint nun selbst als Schatten seines erschaffenen poetischen Helden (159 £.).

Im Anschluss an diese iiberaus dichten und aufschlussreichen Ausfithrungen Ruins lésst sich
sagen: Nietzsche hat sich im Zarathustra in Teilen bereits inhaltlich aus der Werkphase von
Menschliches, Allzumenschliches und Der Wanderer und sein Schatten verabschiedet. Dies wird
auch an Zarathustras Klage tiber zu viel Erkenntnis und Aufklarung (158 f., Za IV, Der Schatten)
deutlich: Hiermit ist auch eine Abkehr von der gemeinhin als ,aufkldrerisch“ und ,positivis-
tisch“ bezeichneten Phase von Nietzsches Denken wahrend Menschliches, Allzumenschliches
angesprochen." Erst durch diese Uberwindung und Weiterentwicklung kann der Autor dieser
Schriften zum Schatten werden. Nietzsche stellt sich im Zarathustra also selbst als den zum
Schatten gewordenen Autor seiner fritheren Schriften vor: ,,so setzt Nietzsche sich hier selbst
als Figur in seine eigene Erzdhlung hinein“ (160).

Neben jener kosmischen Auflosung von Subjektivitdt hat das Verschwinden des subjek-
tiven Schattens am Ende vom Wanderer also noch eine andere, literarische Bedeutung: Die
Publikation vom Wanderer sowie die inhaltliche Distanzierung gegeniiber der Werkphase von
Menschliches, Allzumenschliches hat das Loslassen vom alten Autoren-Ich und somit auch die
Auflésung des schreibenden Subjekts in eine Schattenhaftigkeit zur Folge. Hierzu schreibt Ruin:
»~Am Ende wird er sich selber als unbegreifbaren Rest seiner eigenen literarischen Schopfung
erfahren und présentieren, das heif3t: als deren Schatten® (164). Im Zarathustra 1asst Nietzsche
also den Autor von Menschliches, Allzumenschliches und auch vom Wanderer bis zu einem
gewissen Grade hinter sich. Jedoch bleibt, so Ruin, der Wanderer entscheidend fiir Nietzsche
und sein Selbstverstdndnis als literarischer Autor und als Philosoph: ,Zwischen WS und Za ist
Nietzsche erst wirklich zum Autor geworden“ (163).

2. Tobias Briickers Monografie Auf dem Weg zur Philosophie. Friedrich Nietzsche schreibt ,,Der
Wanderer und sein Schatten beschaftigt sich ebenfalls ausfiihrlich mit Nietzsches gleichnami-
ger Schrift. Der Schwerpunkt dieser Untersuchung liegt in der Darstellung der Schreibsitua-
tion sowie der Entstehungsgeschichte vom Wanderer. Das Buch zeichnet sich insgesamt durch
Stringenz sowie einen hohen Grad an Originalitét aus; besonders, wenn es um die Analyse der
Bedeutung von Nietzsches Schreibtechnik fiir dessen Philosophie geht.

Es teilt sich auf in eine Einleitung und drei gréfiere Hauptkapitel mit diversen Unterpunk-
ten. In der Einleitung beschreibt Briicker den methodischen Zugriff auf Nietzsches Werk. Dabei
greift er auf Hans-Jorg Rheinbergers Theorie des ,experimentellen Arrangements* zuriick."?

11 Vgl. Za 1V, Der Schatten, KSA 4.340 f.

12 Vgl. Hans-Jorg Rheinberger, Experimentalsysteme und epistemische Dinge. Eine Geschichte der Prote-
insynthese im Reagenzglas, Gottingen 2001, 10; Epistemologie des Konkreten. Studien zur Geschichte der
modernen Biologie, Frankfurt a.M. 2006, 314 f.; und ,Vom Schreiben, ohne zu wissen, wie es endet®, in:



Rezensionen = 371

So gleiche Nietzsches Schreibverfahren im Wanderer dem eines naturwissenschaftlichen
Experiments (2). Statt Proben und Apparaten seien bei geisteswissenschaftlichem Arbeiten die
Instrumente ,Notizbticher [...], Briefe, Lektiiren, Landschaften, Didten und Schreibverfahren*
(2). Ein solches Schreibverfahren sei, so Briicker mit Bezug auf Christoph Hoffmann, immer
geprégt von der Umgebung (3)."® Fiir den Fall Nietzsche bedeute dies, dass dieser durch das
bewusste Aufsuchen bestimmter Kurorte (,Kurort-Philosophie“) und das Praktizieren diteti-
scher Praktiken die Umgebung seines Schreibens strukturiert habe. Das Schreibverfahren, das
ist eine der zentralen Thesen des Buches, entwickle sich somit stets in einer Schreibsituation.
Beides hétte auch Einfluss auf die Inhalte der Philosophie: ,Die Philosophie entwickelt sich im
und beim Schreiben weiter (3). Auch wenn es generell richtig ist, Nietzsches Philosophieren
und im Besonderen seine Schreibtechnik als ein Experiment und als Spiel mit Dosierungen
zu beschreiben, so lasst sich doch fragen, ob dessen Wissenschaftskritik (Kritik an wissen-
schaftlichen Methoden, am Begriff der Objektivitidt und am Begriff der Wahrheit) es generell
zulésst, ausgerechnet einen Ansatz aus der Naturwissenschaft heranzuziehen, um Nietzsches
Schreiben zu charakterisieren.”* In jedem Fall hat Nietzsche den Begriff der Wissenschaft im
zeitnah erschienenen Menschliches, Allzumenschliches immer wieder mit der Philologie statt
mit der Naturwissenschaft parallelisiert.'®

Der Wanderer wird nun von Briicker als ,Fallbeispiel“ (3) fiir die Analyse eines solchen
philosophischen Schreibens herangezogen. Wie schon Boehm vertritt auch Briicker die These
von der grundsétzlichen Selbststindigkeit vom Wanderer im Gesamtwerk Nietzsches: Der
Wanderer sei ,mehrheitlich [...] formal und inhaltlich“ als ,eigenstindige Publikation* (4)
wahrzunehmen. Auch in Briickers Monografie spielen die bereits angesprochenen Themen
der Autorenschaft und der Schrift eine zentrale Rolle: Das ,Verhéltnis von Autor, Schrift und
Leser* (5) stehe im Zentrum der Betrachtung. Eine weitere grundsatzliche These in der Analyse
vom Wanderer besteht fiir Briicker in der Annahme, dass ,die Bedeutung dieses Buches fiir
Nietzsches Philosophie nicht bloss im Text, sondern auch in der Produktionsweise und der
Werkpolitik liegt“ (7). Somit werde Nietzsches Grundgedanke des Werdens nicht nur inhalt-
lich, sondern auch formal umgesetzt: Philosophie werde von Nietzsche nicht mehr mit dem
Anspruch betrieben, objektive und feste Uberzeugungen darzulegen und zu entwickeln. Dies
zeige sich auch in dessen Produktionsweise beim Wanderer, die tiber eine mehrstufige Abfolge
von Notizbiichern bis hin zur Publikation einen voriibergehenden, werdenden, niemals kom-
plett finalisierten Arbeitsprozess darstelle. Mit dem methodischen Einbeziehen der Manu-
skripte diirfe jedoch nicht eine Abwertung des Schreibens gegentiber dem Denken einher-
gehen, wie es besonders in der englischsprachigen Werkausgabe in Teilen geschehen sei (19).
Die Notizbiicher seien also kein Zeugnis eines Denkers, der nach einer addquaten Form des
Schreibens fiir sein Denken suche, wie es selbst verdiente Nietzsche-Forscher angenommen
hétten. Vielmehr sei, was Nietzsche angehe, gerade nicht mehr von einem ,unabhéngige[n]
Autor“ zu sprechen, ,der sich seine Formen autonom auswéhlt“ (20). Denn dies kdme letztlich
dem Genie-Gedanken gleich, den Nietzsche wiederum in Menschliches, Allzumenschliches so
nachhaltig zurtickgewiesen habe.

Alexander Kraus / Birte Kohtz (Hg.), Geschichte als Passion. Uber das Entdecken und Erziihlen der Ver-
gangenheit. Zehn Gespridche, Frankfurt a.M. 2011, 267-295.

13 Vgl. Christoph Hoffmann, ,Umgebungen. Uber Ort und Materialitét von Ernst Machs Notizbiichern®,
in: Martin Stingelin / Matthias Thiele (Hg.), Portable Media. Schreibszenen in Bewegung zwischen Peri-
patetik und Mobiltelefon, Miinchen 2010, 89-109.

14 Vgl. GM III 24-28.

15 Vgl. MA 18, 266 und 270.



372 —— Rezensionen

Briicker geht dariiber hinaus auf die in der Forschung'® bereits breiter diskutierte Frage
ein, ob die Vermischten Meinungen sowie der Wanderer eigenstindige Werke oder aber einen
Anhang von Menschliches, Allzumenschliches darstellten (22 ff.). Um diese Frage beantworten
zu konnen, stelle sich wiederum die Frage, ob sich der Wanderer in die sogenannte freigeistige
Phase Nietzsches einordnen lasse, von der im Allgemeinen gesprochen werde, wenn es um die
Charakterisierung von Menschliches, Allzumenschliches oder Die frohliche Wissenschaft gehe.
Briicker zieht dies in Zweifel, indem er zurecht auf zentrale Unterschiede zwischen Mensch-
liches, Allzumenschliches und den Wanderer hinweist. So vertrete Nietzsche im Wanderer eine
demokratiefreundlichere Haltung als in Menschliches, Allzumenschliches; zudem sei der sen-
tenzenhafte Stil von Menschliches, Allzumenschliches, der sich vor allem an den franzoésischen
Moralisten orientiere, durch einen ,lockeren Stil“ (23) ersetzt worden. Aufierdem finde sich
im Wanderer ein verdndertes Verhéltnis zur Autorenschaft. Ergdnzend hierzu weist Briicker
darauf hin, dass der Wanderer das erste Werk Nietzsches sei, das in einer isolierten Umgebung
(St. Moritz) und Schreibsituation sowie mit einem durchgéngigen Schreibverfahren verfasst
worden sei. Trotz all dieser Spezifizierung vom Wanderer betont Briicker, dass ,der Status des
Wanderer nicht eindeutig bestimmt“ (25) werden kénne, da Nietzsche selbst wiederholt von
Menschliches, Allzumenschliches als einem Werk mit zwei Anhdngen gesprochen habe. Unter
Abwégung all dieser Argumente kommt Briicker am Ende zu folgender These:

Der Wanderer war bis 1885, als Nietzsche eine vollstindige Uberarbeitung von Menschliches plante,
in den Augen des Autors grosstenteils ein eigenstdndiges Werk. Um die heute selbstverstdandliche
Einordnung vom Wanderer als Nachtrag zu Menschliches zu verstehen, muss der Kontext der
Neuen Ausgaben von 1886 rekapituliert werden (26).

Nietzsches neue Vorrede von 1886 ordnet den Wanderer sowie die Vermischten Meinungen und
Spriiche als Anhénge zu Menschliches, Allzumenschliches. Jedoch mahnt Briicker auch hier
Zweifel an, inwiefern man den neuen Vorreden Nietzsches unhinterfragt folgen solle, wenn
es um die Einordnung vom Wanderer gehe. Denn Nietzsche verfolge mit diesen Vorreden auch
werkpolitische Ziele fiir die Neuausgabe wie z. B. die Konstruktion einer ,Werkkohérenz* (29).

Zunéchst ist hierzu festzustellen, dass Briicker zu Beginn seiner Monografie den Wanderer
noch sehr viel eindeutiger als eigenstiandiges Werk darstellte (4). Seine Meinung scheint sich
also im weiteren Verlauf des Buches auszudifferenzieren. Briickers Auffassung zum Thema
einer vermeintlichen Eigenstidndigkeit vom Wanderer fallt also ambivalenter aus als z. B. die
von Timon Boehm. Dieser hatte in der Einleitung zum Sammelband den Wanderer nicht nur
als eigenstdndiges, sondern sogar als Schliisselwerk Nietzsches bestimmt und dies u. a. damit
begriindet, dass Nietzsche mit dem Wanderer und dem Schatten zwei Figuren etabliert habe,
die sich ,von nun an durch sein Gesamtwerk® (10) ziehen wiirden. Zudem komme dem Wan-
derer eine besondere Bedeutung zu, weil hier zentrale Merkmale nietzscheanischer Philoso-
phie (wie sein Perspektivismus) zum ersten Mal zum Ausdruck k&dmen. Dies sind sehr valide
Punkte, vor allem, wenn man sie mit den von Briicker selbst hervorgebrachten formalen Argu-
menten verbindet, die fiir die Eigenstdndigkeit vom Wanderer spricht. Auch Claus Zittel betont
die Eigenstidndigkeit vom Wanderer, einem Werk, das zwar als Anhang geldufig, jedoch separat
veroffentlicht worden sei (103). Dieses Argument ist ebenfalls gewichtig. Insgesamt sprechen
daher deutlich mehr Argumente fiir eine Selbststdndigkeit von Nietzsches Wanderer. Nietz-

16 Bereits Karl Jaspers sprach von einem Sonderstatus der Entstehungszeit vom Wanderer fiir Nietz-
sches Gesamtwerk. Vgl. Karl Jaspers, Nietzsche. Einfiihrung in das Verstindnis seines Philosophierens,
4. Aufl,, Berlin 2010, 94.



Rezensionen = 373

sches eigene, ab 1886 erfolgte, zeitweilige Einordnung des Werkes als Anhang muss aufgrund
von veranderten Vorzeichen seiner Philosophie zu dieser Zeit stark relativiert werden.

Briicker analysiert dariiber hinaus das Verhéltnis von Autor und Schrift anhand der
Bedeutung des Figurenpaars von Wanderer und Schatten im Wanderer. Er fiihrt in diesem
Zusammenhang den Phaidros-Dialog von Platon an: Dort werde in der Unterscheidung von
Schrift und Rede die Schrift lediglich als Schattenbild der eigentlichen und wahrhaften Rede
beschrieben (75)."” Nach dieser Argumentation Briickers steht der Schatten in Nietzsches Wan-
derer sinnbildlich fiir die eigene Schrift, hat also selbstreferenziellen Charakter: ,Der Wan-
derer flihrt dann ndmlich weniger einen Dialog mit sich selbst als mit der Schrift“ (75). Dieser
These wird (wie gesehen) von Claus Zittel (134) kritisch begegnet. Zittel muss hierin zugestimmt
werden, zum einen, weil Nietzsche an vielen Stellen seines Werkes die Gleichwertigkeit und das
dialektische Spiel zwischen Licht und Schatten, d. h. zwischen Wirklichkeit und Schein, betont
(JGB 34). Zum anderen muss — wie ja eigentlich Briicker auch selber betont hat (20) — bei Nietz-
sche von einer grundsétzlichen Untrennbarkeit von Autor und Schrift ausgegangen werden.
Das Werk und die Philosophie entstehen fiir Nietzsche demzufolge beim Schreiben, und es
gibt keinen selbststdndigen Autor, der nur noch nach Formen fiir den Ausdruck seiner Phi-
losophie sucht. Das Gesprach zwischen dem Wanderer und seinem Schatten kann daher nicht
als Dialog zwischen Autor und Schrift identifiziert werden. Vielmehr sollte von einer Einheit
oder zumindest von einer Untrennbarkeit von Autor und Schatten ausgegangen werden — wie
fur Nietzsche Wahrheit nicht mehr von Fiktion und die wirkliche Welt nicht mehr von der
scheinbaren unterschieden werden kénnen.'®

Zittel (134) betonte zudem mit Recht (und auch Briicker weist in einer Fufinote darauf
hin), dass Platon nur in der Schleiermacher-Ubersetzung von einem Schattenbild spricht und
in anderen Ubersetzungen nur von einem Abbild die Rede ist. Selbst wenn man jedoch die
Ubersetzung vom ,Abbild“ iibernimmit, so ist der Wanderer dem Schatten weder im Wanderer
noch im Zarathustra tiberlegen, denn, wie der Bezug zu Andersens Schatten als Doppelgédnger-
figur (Zittel 124 f) zeigt, der Schatten tibernimmt teilweise sogar die Rolle des Wanderers und
ist somit dem Wanderer oder dem Autor nicht hierarchisch unterlegen.

Briickers Idee, Nietzsche mit Platons Schriftkritik kurzzuschliefien, muss daher generell
in Frage gestellt werden. Sicher birgt die Schattenmetaphorik Referenzen zu Platons Werk,
jedoch bedeutet dies nicht, dass Nietzsche dessen Ansichten tibernimmt. Vielmehr scheint es,
dass er dessen Auffassung von ,wahrer“ und ,scheinbarer“ Welt ironisch bricht und umkehrt.
Briicker jedoch hélt daran fest, dass Nietzsche eine quasi-platonische und dualistische Version
der Lese- und Schreibkunst vertritt: ,Nietzsche 18st Platons Unterscheidung zwischen Schrift
und Rede nicht auf, sondern tiberfiihrt sie in eine auf den Leser ausgerichtete Schreibpraktik“
(77). Immerhin schrénkt Briicker ein: ,Die Schrift ist nicht entkoppelt von Schreiben und Lesen.
Deshalb braucht es eine Schreibkunst und eine Lesekunst (77). Die Idee solle somit im Leser
wiedererzeugt werden (78). Zugestimmt werden muss Briicker hingegen bei dessen Einwand
gegen Deutungen aus der Nietzsche-Forschung, die die Figur des Wanderers allzu einseitig
und voreilig mit der nietzscheanischen Idee des freien Geists identifizieren. Denn wie Zittel in
seinem Beitrag richtigerweise feststellt, spielt Nietzsche, besonders im Zarathustra, mit diver-
sen Identitaten als Autor und stellt viele seiner Thesen, Terminologien (wie ,freier Geist“) und
Werke als bereits ,schattenhaft“ bzw. doppelgangerhaft vor (138).

17 Vgl. Phaidros, 267a-276b (Platon, Phaidros, 2. Aufl,, ibers. v. Ernst Heitsch, Gottingen 1997, 62 f). In
dieser Ubersetzung wird vom ,Abbild“ (63) gesprochen.
18 Vgl. GD, Wie die ,wahre Welt“ endlich zur Fabel wurde.



374 —— Rezensionen

Unterstiitzt werden muss zudem Briickers Ansicht, dass Nietzsche das souverdne Autoren-
Ich bzw. das Kiinstler-Ich zuriickweise, wie er auch — bereits in seiner mittleren Werkphase —
nachhaltig das ,souveréne Subjekt“ (84) im Sinne einer autonomen Urheberschaft kritisch hin-
terfrage. Sehr nachvollziehbar wird von Briicker auch Nietzsches Schreibsituation wéhrend
des Verfassens vom Wanderer beschrieben: so stellt er detailliert — und anhand von Nietzsches
Briefen — den Einfluss der ,physisch-materiale[n] Umgebung® (86) auf Nietzsches Schreiben
dar. Dariiber hinaus wird das Wandern als Nietzsches Schreibverfahren herausdestilliert, was
durch einen Brief Nietzsches an Peter Gast belegt wird: , Alles ist, wenige Zeilen ausgenommen,
unterwegs erdacht und in 6 kleine Hefte [...] skizziert worden“ (5. Oktober 1879, Nr. 889,
KSB 5.450, 86).1° AuRerdem arbeitet Briicker uberzeugend heraus, dass auch die Umwelt als
zeitliche Abfolge von Tag und Nacht Einfluss auf Nietzsches Schreiben hatte: ,Die zeitliche
Dimension der Schreibsituation kommt auch im Rahmendialog des Wanderers zur Sprache.
Die Gesprachszeit zwischen Wanderer und Schatten ist ndmlich begrenzt durch das Tageslicht
der Sonne“ (88).

An einer spéteren Stelle revidiert Briicker seine eigene These vom Wanderer als Autor und
dem Schatten als seiner Schrift (75), indem er nun den ,,Autor und Leser als Wanderer und Schat-
ten“ (132) betrachtet. Der Dialog zwischen Wanderer und Schatten ist also der zwischen Autor
und Leser. Denn der von Nietzsche eingeforderte ,Ungehorsam gegeniiber dem Autor* (132), der
aus der Ent-Autorisierung des Autoren-Ichs hervorgehe, ginge einher mit einer freundschaftli-
chen Vertrautheit des Autors mit seinen Lesern. Briicker interpretiert somit den Rahmendialog
vom Wanderer in diesem Sinne: ,Aber du hattest Recht: gute Freunde geben einander hier und
da ein dunkles Wort als Zeichen des Einverstdndnisses, welches fiir jeden Dritten ein Rétsel sein
soll. Und wir sind gute Freunde“ (WS, Rahmendialog, 132). Diese ,Schatten-Leser Vermutungen®
(137) sind insgesamt durchaus legitim, jedoch stellt sich die Frage, inwiefern sie sich mit Bru-
ckers eigener These von der Synonymitét ,Schrift-Schatten widersprechen.

Briicker widmet sich dartiber hinaus der Wichtigkeit der Didtetik fiir Nietzsches Ver-
stdndnis vom Schreiben (152 ff.). Die Themen der Diétetik und der Selbstsorge sind, wie bereits
weiter oben angedeutet, in der jiingeren Nietzsche-Forschung ausfiihrlich behandelt worden.?
Den Zusammenhang zu Nietzsches Auffassung vom Schreiben herzustellen ist jedoch ori-
ginell: Nietzsche spricht in MA I, WS16 vonden ,ndchsten Dinge[n]“(wie Essen, Wohnen,
Kleidung etc.), denen es wieder mehr Aufmerksamkeit zu schenken gelte. Die Formulierung
vonden ,nidchsten Dinge[n]“verweist auch auf die spatere Werkphase Nietzsches,”' was
zeigt, dass er sich diese Themen betreffend treu blieb. Briickers These in diesem Zusammen-
hang ist folgende: ,Die Didtetik prégt [...] nicht nur Nietzsches Philosophie, sondern auch seine
Vorstellung von Lesen, Schreiben und Autorenschaft“ (152). Briicker stellt fest, dass Nietzsche
seine Anleitungen zur Didt zum einen aus der antiken Philosophie der Selbstsorge und zum
anderen aus zeitgendssischen, populdrwissenschaftlichen Texten zog. Die Didtetik wurde laut
Briicker zum Teil ,,der Organisation seines Schreibverfahrens“ (153).

19 Vgl. hierzu auch spétere Auerungen in Ecce homo, die eine Kontinuitit Nietzsches bei dieser Me-
thodik belegen: ,keinem Gedanken Glauben schenken, der nicht im Freien geboren ist und bei freier
Bewegung“ (EH, Warum ich so klug bin 1, KSA 6.281).

20 Vgl. u. a. Gantschow, Das herausgeforderte Selbst; Gluinter Godde / Nikolaos Loukidelis / Jorg Zirfas
(Hg.), Nietzsche und die Lebenskunst. Ein philosophisch-psychologisches Kompendium, Stuttgart 2016;
und Mchidlidze, Der Wille zum Selbst.

21 Vgl. u. a. zur Beschéftigung des spaten Nietzsche mit diesen Themen: EH, Warum ich so klug bin 1-3,
8 und 10.



Rezensionen =——— 375

In der Beschreibung der Bedeutung der Didtetik geht Briicker — wie bereits kurz ange-
deutet — auch auf Foucaults Analysen der antiken Selbstsorge ein (161).%* Briicker betont, dass
Foucaults Auffassung einer didtetischen Lebenskunst ,nicht aus einem allgemeinen Wissen,
sondern aus Praktiken, welche auf das eigene Selbst angewendet werden“ (162), besttinden.
Nietzsche verwende im Wanderer zudem den sokratischen Topos der Selbsterkenntnis, da wir
in den alltiglichen Dingen unwissend seien und deshalb von dem é&rztlichen Blick Anderer
abhingen (MA II, WS 6).%* Die Selbsterkenntnis ist also die Voraussetzung fiir die rechte Sorge
um sich selbst und befreit uns von der Notwendigkeit wissenschaftlicher Erkenntnis: ,Kennt
man sich selbst, ist man auf feste Resultate und klare Erkenntnisse nicht mehr angewiesen®
(165).

Der wissenschaftsorientierte ,Freigeist“ aus Menschliches, Allzumenschliches wird somit
ergdnzt durch die Figur des Wanderers, der seine Selbstbestimmtheit aus einer aus Selbst-
erkenntnis gespeisten, leiblich orientierten Sorge um sich selbst ableitet. In diesem Zusam-
menhang kommt Briicker jedoch auch zu der etwas kryptischen Schlussfolgerung, dass der
Schatten den ,nahen Alltag, die Didt und die Umgebung“ (166) personifiziere, da der Schatten
im Schlussdialog vom Wanderer von jenen nidchsten Dingen spreche, die ihm zugutekdmen.
»Einen Schatten zu haben®, so schlussfolgert Briicker, ,heisst, einen Leib zu haben“ (166). Selbst-
verstidndlich ist Nietzsches Schatten-Metapher nicht monokausal zu erklaren. Dennoch entsteht
an dieser Stelle eine Unklarheit: Steht der Schatten nun fiir die Schrift oder fir die Umgebung?
Steht er sinnbildlich fiir die Didt? Oder fiir ein Doppelgadnger-Autoren-Ich? Da von Briicker der
Schatten wiederholt als Erkldrung fiir zum Teil sehr verschiedene nietzscheanische Begriffe
(Diét, Schrift oder Leser) eingesetzt wird, entsteht eine gewisse inhaltliche Beliebigkeit.

Ausdriicklich zuzustimmen ist Briicker hingegen bei seiner These, dass sich Nietzsches
Diétetik-Philosophie aus dem Wanderer konsequent in seinem spédteren Werk fortsetze. Denn
die Rede von den ,néchsten“ und den ,kleinen“ Dingen, die zuerst im Wanderer auftaucht,
kehrt sowohl in Die fréhliche Wissenschaft als auch in seinem Spatwerk Ecce homo (1888) an
entscheidender Stelle zurtick: ,diese kleinen Dinge — Erndhrung, Ort, Clima, Erholung [...] -
sind tber alle Begriffe hinaus wichtiger als Alles, was man bisher wichtig nahm*“ (EH, Warum
ich so klug bin 10). In Die fréhliche Wissenschaft ibernehme Nietzsche laut Briicker zudem
Teile seiner Theorie zur diédtetischen Schreibsituation, welcher er zur Entstehungszeit vom
Wanderer in St. Moritz entwickelt hatte: ,Die didtetisch verstandene Selbsterkenntnis sowie
der Wille, mit diesem Wissen die eigene Existenz nach bestimmten Kriterien zu formen, findet
sich erstmals in der Lehre der ,nichsten Dinge‘ und in der St. Moritzer Schreibsituation® (194).%*

AnschlieRend an diese Uberlegungen Briickers muss man hinsichtlich der Debatte um die
Wichtigkeit des Wanderers fiir Nietzsches Gesamtwerk festhalten: Nietzsches Wanderer hat in
Hinblick auf das Thema der Schreibsituation und seine Auffassung von Didt und Selbstsorge
eine zentrale Bedeutung und ldutet sowohl fiir Nietzsches Schreibstil als auch fiir seine Phi-
losophie eine Wende ein.

Im finalen vierten Kapitel seines Buches widmet sich der Autor schwerpunktméfig der
Rolle des Schreib-Materials fiir die nietzscheanische Autorenschaft sowie der Rolle der Phi-
losophie des Werdens fiir Nietzsches eigene Werkpolitik. Briicker stellt hierbei die These auf,
dass der Wanderer auf dem Weg zu Nietzsches Philosophie einen ,Meilenstein“ (240) darstelle,

22 Vgl. hierzu u. a. Heinrich, Individualitdt, Subjektivitit und Selbstsorge bei Nietzsche, 107-293, insb.
107-150.

23 Vgl. Johannes Heinrich, ,Gesundes Wachstum. Nietzsches Didtetik als philosophisches Programm¢,
in: Brock / Godde / Zirfas (Hg.), Das Leuchten der ,,Morgenréthe, 259-271: 266 ff.

24 Vgl. FW, Vorrede 3.



376 —— Rezensionen

denn Nietzsche héatte zur Entstehungszeit vom Wanderer einen aphoristischen Schreibstil eta-
bliert, welcher sich durch ,rasche Verwertung“ auszeichne und der ,eingebettet sei in ,eine
Philosophie des Werdens“, die auf inhaltlicher Ebene den ,momentanen Denkzustand“ (240)
Nietzsches abbilde. Die derzeitigen Hauptelemente von Nietzsches Philosophie, so die These
Briickers, driickten sich also auch in seinem Schreibstil aus: ,Die Philosophie des Werdens ist
daher Philosophie, Schreibverfahren und Werkpolitik in Einem* (240).

Richtigerweise zitiert und unterstreicht Briicker die Uberlegungen von Christian Benne
und Enrico Miiller, wonach fiir Nietzsche das Material seiner Schriften nicht mehr ,im Sinne
der Tradition als schon existierende Materie [denkt], die wie der Ausgangsstoff des Bildhauers
nur noch zur Plastik geformt wird. Vielmehr wird das Material im Prozess der Formgebung
miterzeugt® (242).>* Wenn sich Briicker jedoch hinter diese Zuriickweisung souverdner und
ursédchlicher Autorenschaft und Subjektivitdt bei Nietzsche stellt, so bleibt die Frage zu beant-
worten, warum er andererseits eine Unterscheidung zwischen Autor und Schrift betont (75).
Dies wiederum wiirde gerade suggerieren, dass es einen solchen autonomen Autor gibe,
welcher souverdn iiber ein bereits fertiges Material verfiige, fiir das er lediglich die richtige
Form finden miisse.

Solche kleineren kritischen Punkte und Widerspriiche machen jedoch nicht die Genau-
igkeit und Originalitdt von Briickers Thesen ungeschehen. So beschreibt er z. B. die Schreib-
kunst Nietzsches, welche darin bestiinde, ,das lebendige Werden im Aggregatszustand der
Meinung einzufangen“ (256). Hiermit beschreibt Briicker sehr zutreffend die Bedeutung, die
Nietzsches aphoristischer Stil auch hinsichtlich der Inhalte seiner Philosophie habe: Wenn man
ernst macht mit der Ansicht, dass alle Erkenntnis nur voriitbergehend, sprachlich vermittelt
und interessengeleitet sein kann und dass der Gedanke einer objektiven Wahrheit ersetzt wird
durch viele, perspektivische Scheinwahrheiten, so muss sich dies auch im Stil zeigen, in der
solche Erkenntnisse vorgetragen werden. Meinungen, so folgert Briicker scharfsinnig, sind
also fiir Nietzsche nichts Unfertiges oder Negatives, keine ,,unausgearbeiteten Gedanken, die
er nicht zu Uberzeugungen gebracht hat“ (256), sondern in aphoristischer Form vorgetragene
Meinungen seien vielmehr Abbildung des Lebens selbst, welches immer im Werden begriffen
ist und in dem sich Erkenntnisse nur perspektivisch erschliefien lassen.

Fiir Nietzsche besteht demnach, so lasst sich in Anschluss an Briicker feststellen, ein
hoherer Wert in der Darstellung voriibergehender Scheinwahrheiten als darin, in metaphysi-
scher Manier die objektive Richtigkeit solcher ,Wahrheiten“ zu behaupten. Und fiir eine solche
Herangehensweise spielt wiederum der Stil eine entscheidende Rolle. Dies wurde, und auch
hierin muss man Briickers Uberlegungen folgen, von Nietzsche sogar in eine kritische Methode
verwandelt. So dnderte Nietzsche im Verlauf seines Gesamtwerkes seine Meinungen oft, aber
eben aus einer Methode heraus: ,wir missen Verriather werden®, zitiert Briicker den Nietz-
sche aus Menschliches, Allzumenschliches, ,Untreue iiben, unsere Ideale immer wieder preis-
geben“ (MA I 629, 258). Anders ausgedriickt: Nietzsche bestétigt gerade durch die Wankelmii-
tigkeit seiner philosophischen Uberzeugungen deren wahrscheinlich wichtigste Konsequenz:
ndmlich den Werdenscharakter des Daseins sowie das notwendig Vortiibergehende der Mei-
nungen und Uberzeugungen.

Im abschliefienden Fazit verweist Briicker noch einmal auf die Wichtigkeit der Philoso-
phie des Werdens auch fiir die Produktion von Nietzsches Werken: ,Das rasche Notieren und
Publizieren bilden die materiale Grundlage der Philosophie des Werdens“ (279). Die Richtigkeit
dieser Aussage hatte an der ein oder anderen Stelle noch etwas spezifiziert werden konnen,

25 Christian Benne / Enrico Miiller, ,Das Personliche und seine Figurationen bei Nietzsche®, in: Chris-
tian Benne / Enrico Miiller (Hg.), Ohnmacht des Subjekts — Macht der Personlichkeit, Basel 2014, 15-67: 39.



Rezensionen = 377

indem auch auf die philosophischen Grundlagen von Nietzsches Werdensphilosophie (Leibphi-
losophie, Erkenntniskritik, Begriff der Interpretation, Heraklitismus) noch etwas genauer hétte
eingegangen werden konnen.

In jedem Fall endet Briicker mit der durchaus begriindeten Hoffnung, dass sich ein Buch
wie Der Wanderer und sein Schatten im Idealfall auch an anderen Orten und zu anderen Zeiten
schreiben liefie. Denn das Einfithren einer bestimmten experimentellen Methode tiber langere
Zeitstrecken hinweg konnte diesbeztiglich eine gewisse Kohdrenz garantieren:

Auf den Wanderer tibertragen heisst dies, dass die St. Moritzer Schreibsituation im Optimalfall an
anderen Orten ebenfalls durchfithrbar ist und dabei andere Gedanken (sprich Differenzen) ent-
stehen lasst. Die reproduktive Kohédrenz wird durch die Bestandteile der Schreibsituation und der
Schreibverfahren garantiert (286).

3. Ruth Abbeys Buch Nietzsche’s “Human, All Too Human”. A Criticial Introduction and Guide
mochte eine generellere Einfiihrung in Menschliches, Allzumenschliches liefern und speziali-
siert sich nicht, wie die beiden bereits besprochenen Biicher, auf bestimmte Aspekte aus Nietz-
sches mittlerer Werkphase. Die Einflihrung ist insgesamt verstédndlich und nachvollziehbar
verfasst. Sie liefert eine gute Ubersicht {iber zentrale Aspekte aus Menschliches, Allzumensch-
liches (Moralkritik, Religionskritik, Wahrheitskritik, Wissenschaftlichkeit) und formuliert
hierbei auch eigene Thesen wie die zu Nietzsches pragmatischer Erkenntniskritik. Die Autorin
entwirft in diesem Zusammenhang den im Laufe des Buches immer wiederkehrenden Begriff
»epistemology-plus“ (14). Hiermit ist gemeint, dass Nietzsche nicht blof8 nach dem Wahrheits-
gehalt bestimmter Aussagen und Erkenntnisse fragt, sondern auch danach, was fiir eine Art
Mensch zu solchen Erkenntnissen fahig ist bzw. ob es dem Einzelnen gelingen kann, Befriedi-
gung aus solchen Erkenntnissen zu ziehen.

Die Verfasserin ordnet ihr Buch in eine Einleitung und elf Kapitel. Diese Strukturierung
orientiert sich an den elf Hauptstiicken aus Menschliches, Allzumenschliches I und II, die
von der Autorin chronologisch durchgearbeitet werden. Fiir unseren Zusammenhang ist es
weniger interessant, diese allgemeine Darstellung von Menschliches, Allzumenschliches nach-
zuzeichnen. Vielmehr soll im Folgenden der Fokus auf Abbeys Punkten und Thesen liegen, die
besonders interessant oder originell erscheinen und die thematisch an die bis hierhin bespro-
chenen Biicher ankntipfen.

Was das Verhaltnis von Menschliches, Allzumenschliches, Vermischte Meinungen und dem
Wanderer angeht, so vertritt Abbey in ihrer Einleitung die Meinung, dass, obwohl die einzel-
nen Werke nicht zeitgleich verfasst worden seien, sie dennoch nachtréglich miteinander ver-
schmolzen wurden, was mit den publikatorischen Entscheidungen der zweiten Auflage von
1886 sowie mit den von Nietzche hinzugefiigten Nachwortern zu tun habe. Abbey widerspricht
dieser Entscheidung in ihrer eigenen Interpretation der Eigenstdndigkeit vom Wanderer und
Vermischte Meinungen jedoch: ,this introduction and guide treats the three original works
separately“ (14). Auch Briicker betont den nachtréglichen Wunsch Nietzsches in der zweiten
Auflage von Vermischte Meinungen und dem Wanderer, diese als Ergdnzung und Anhang zu
Menschliches, Allzumenschliches zu verstehen (29). Wie besprochen, sieht Briicker die Angele-
genheit jedoch etwas differenzierter als Abbey: Er akzeptiert zwar die Berticksichtigung von
Nietzsches nachtrédglichen Vorworten von 1886 zu den beiden Teilen von Menschliches, All-
zumenschliches (indem dieser die Einheit der drei Werke betonte), weist jedoch auch auf den
werkpolitischen Charakter hin, den dieses Vorwort besitze (MA II, Vorrede 2), und betont, dass
es Nietzsche bzw. den Herausgebern der Werkausgabe darum gegangen sei, nachtraglich eine
Kontinuitat seiner Schriften festzustellen. Abbey hingegen entscheidet sich dafiir, die nach-
gereichten Vorreden von 1886 generell nicht als Teil der jeweiligen Werke zu betrachten. IThrer



378 —— Rezensionen

Meinung nach sind die Vorworte Ausdruck von den Positionen, die Nietzsche zu ihrer Entste-
hungszeit vertrat. Sie konnten somit nicht als Teil des Entstehungsprozesses von Menschliches,
Allzumenschliches gewertet werden (14 f.). Briickers Position hierzu ist &hnlich, jedoch erlaubt
er es, die Argumentation der spaten Vorworte in die Beantwortung der Frage miteinzubezie-
hen, ob es sich beim Wanderer um ein eigenstandiges Werk handelt oder nicht. Abbey hingegen
weicht dieser Frage inhaltlich aus, indem sie sich auf die formale Ebene fokussiert und den
Inhalt der Vorworte gar nicht erst berticksichtigt. Dies erscheint an dieser Stelle etwas unbe-
friedigend, da den Argumenten aus Nietzsches Vorwort nicht wirklich begegnet wird. Nietz-
sche selbst spricht in einer der Vorreden von der Notwendigkeit, seine Schriften ,zurtick zu
datieren® teilweise sogar ,zuriick hinter die Entstehungs- und Erlebnisszeit eines vorher
herausgegeben Buches“ (MA II, Vorrede 1). Hiermit meint Nietzsche, seine Schriften sprachen
ohnehin immer nur von Dingen, die er zum Zeitpunkt der Niederschrift bereits hinter sich
gelassen habe. Das Argument an dieser Stelle ist also — insofern man die Berticksichtigung der
nachtréglichen Vorreden zulésst —, dass es ohnehin keine authentische Erlebniszeit der jewei-
ligen Werke gibt, sodass es umgekehrt auch legitim wére, nachtraglich eine neue Interpretation
der Werke zuzulassen. Nietzsche legitimiert hiermit die Zuldssigkeit seiner nachgereichten
Vorreden. Man hétte sich zumindest mit dieser Argumentation auseinandersetzen miissen,
ohne ihr notwendigerweise zu folgen.

Abbey gesteht zumindest zu, dass ihre Entscheidung, die Vorreden und ihre Argumente
aus der inhaltlichen Bewertung auszuschliefien, ,atypical“ (15) innerhalb der Nietzsche-For-
schung sei. Allgemein jedoch ist ihrem Ansatz, den Wanderer sowie die Vermischten Meinungen
als selbststdndige Werke zu betrachten, zuzustimmen. Hierfiir sprechen, wie schon beschrie-
ben, zu viele Argumente auch der Autoren des Engadiner-Sammelbandes. Wahrend also alle
bis hierhin besprochenen Autoren grob der These zustimmen, dass es sich beim Wanderer um
ein selbststandiges Werk handelt, unterscheidet sich die diesbeziigliche Position von Abbey
dahingehend, dass sie annimmt, der Wanderer mache (mit seinen Themen der Selbstsorge, der
Willensfreiheit und der Politik) keine signifikanten inhaltlichen Fortschritte gegeniiber den
Kapiteln aus Menschliches, Allzumenschliches (19 f.). Dieser Sichtweise widersprechen sowohl
Briicker wie auch Timon Boehm, der darauf hinweist, dass Nietzsche im Wanderer erstmals
seinen spateren Perspektivismus vorwegnehme (10). Briicker betont z. B. in seiner Monografie,
dass es neben den Inhalten vor allem der Stil sei, der den Wanderer von fritheren Schriften
unterscheide (240). So gelinge es Nietzsche dort erstmals, einen aphoristischen Stil und ein
Schreibverfahren zu etablieren, welche sich durch rasche Verwertung auszeichneten und
deshalb in direkter Wechselwirkung zu seiner inhaltlichen Ausrichtung der Philosophie des
Werdens stiinden. AufSerdem zeigt Briicker in seinem Buch anhand vieler Textbeispiele auf,
dass sich im Wanderer deutlich demokratiefreundlichere Téne zeigten als noch in Menschliches,
Allzumenschliches (22 £).2° Dariiber hinaus muss auf die Dialog-Form hingewiesen werden, die
Nietzsche im Wanderer erstmals methodisch anwandte. Wie u. a. Zittel deutlich gemacht hat,
wurde dieses Verfahren von Nietzsche im Zarathustra sowie in Jenseits von Gut und Bdse fort-
gefiihrt und erweitert.?” Hierdurch zeigt sich nicht nur die Selbststindigkeit, sondern auch die
Innovationskraft von Nietzsches Wanderer. Aufierdem wird dartiber die Wichtigkeit vom Wan-
derer fiir die folgenden Werke Nietzsches offenbar.

Auf diesen Uberlegungen aufbauend, folgt Abbey der Chronologie der Kapitel von Mensch-
liches, Allzumenschliches, wobei sich an dieser auf einige wenige, besonders interessante
Punkte von Abbeys Ausfiihrungen konzentriert werden soll, besonders diejenigen, welche

26 Vgl. MA II, WS 189 und MA I 440.
27 Vgl. u. a. JGB 34 und KSA 14.337.



Rezensionen == 379

in einem Zusammenhang zu den anderen hier besprochenen Biichern stehen. Innerhalb des
zweiten Hauptstiicks Zur Geschichte der moralischen Empfindungen konzentriert sich Abbey
auf die Darstellung zentraler nietzscheanischer Themen wie der Kritik an der Religion oder
Willensfreiheit. Hierbei beschéftigt sich die Verfasserin auch mit dem in der Forschung bisher
eher unterreprasentierten Thema der Rolle der Anderen in Menschliches, Allzumenschliches 1.
Abbey beschreibt — besonders in Auseinandersetzung mit den Aphorismen MA 149 und 50 - die
uberraschende Forderung, den unegoistischen menschlichen Trieben mehr Aufmerksamkeit
zu schenken. Hierunter zahle Nietzsche Eigenschaften wie Freundlichkeit, Gutmiitigkeit oder
spoliteness of the heart“ (50). Ohne dabei eine dezidierte Theorie des Mitgefiihls zu entwer-
fen, prasentiere Nietzsche an dieser Stelle dennoch eine Darstellung von ,.a micro expression
of sociability among acquaintances“ sowie von ,effective human bonds“ (50). Um an dieser
Stelle tatsachlich eine genauere nietzscheanische Theorie des Mitfithlens zu entwerfen, wére
ein ergdnzender Verweis auf Nietzsches zeitnah erschienener Schrift Morgenréthe hilfreich
gewesen, in der er ausfithrlicher zu den Themen Mitleid und Mitempfinden Stellung nimmt. In
M 142 spricht Nietzsche ganz dezidiert von einer ,Theorie der Mitempfindung“ (KSA 3.135). Die
yLehrmeisterin des Verstehens“ (KSA 3.134) sei die Furcht. Die Fahigkeit, sich in den Anderen
hineinzuftihlen, beruhe also auf dem eher entgegengesetzten Trieb, hinter dem Ausdruck des
Gegentibers versteckte Absichten und eine Gefahr zu befiirchten. Durch dieses minutidse Aus-
deuten der Mimik und Gestik des Anderen entwickelte sich Nietzsche zufolge eine verscharfte
Fahigkeit zum Mitempfinden, denn der Einzelne versuchte tiber das instinktive Nachahmen
des Ausdrucks des Anderen herauszufinden, ob sich hinter diesem Ausdruck eine geheime
Absicht verberge: ,Die Fahigkeit des raschen Verstehens“ beruht somit ,,auf der Fahigkeit [...],
sich rasch zu verstellen“ (M 142, KSA 3.135).?% Abbey stellt in Bezug auf MA I 2 fest, dass
fiir Nietzsche das Mitleiden und Mitempfinden nicht etwas Angeborenes sei, sondern es viel-
mehr auf Lernprozesse zuriickgehe: ,Dass der Andere leidet, ist zu lernen: und véllig kann
es nie gelernt werden“ (MA I 101, 52). Diese wichtigen Uberlegungen Nietzsches weiter aus-
zuftihren wére unter starkerer Einbeziehung der Morgenrédthe méglich und sinnvoll gewesen.
Am Schluss jedoch kommt Abbey zu der sehr tiberzeugenden These hinsichtlich Nietzsches
Uberlegungen zum Mitgefiihl: ,Nietzsche is not implying that unegoistic actions are impossi-
ble but only that they should not be presumed to be automatic“ (53). Mitempfinden geht also
bei Nietzsche, das lésst sich an die Uberlegungen Abbeys anschlieRend sagen, auf angelernte
soziale Prozesse zurtick, welche auf Nachahmung und gegenseitigem Misstrauen beruhen.
Abbey geht wie schon die vorherigen Autoren auf das Thema des Wanderers in Mensch-
liches, Allzumenschliches ein (155): Nietzsche flihre in MA 1638 die Figur des Wanderers eng an
sein eigenes philosophisches Ideal: ,Indeed, ,the wanderer, the ,free spirit‘ and ,the philoso-
pher‘ seem to be synonymous labels in this passage. The wandering seeker after truth not only
does not know his final destination, but he does not see himself as having one. No goal exists

28 Matthias SchlofSberger erkennt in diesem Aphorismus bereits Spuren einer phdnomenologischen
Anthropologie menschlichen Ausdruckverhaltens, welche spéater von Scheler und Plessner genauer und
besser ausformuliert worden sei: ,Nietzsche argumentiert: Aufgrund bestimmter in der menschlichen
Natur angelegter Mechanismen neigen wir Menschen dazu, die Ausdrucksbewegungen unserer Mit-
menschen mitzumachen, nachzumachen. Auf diesem Weg erzeugen wir in uns ein dhnliches Gefiihl,
das sich dann, wenn es einmal wahrgenommen wird, stabilisiert [...]. Bevor wir eine neue Erfahrung
verstehen bzw. selbst machen, sind wir mit ihr bereits vertraut, weil wir sie mit Anderen mitgemacht
(im Sinne von: unbewusst nachgemacht) haben.“ Vgl. Matthias Schlof8berger, Phdnomenologie der Nor-
mativitit. Entwurf einer materialen Anthropologie im Anschluss an Max Scheler und Helmuth Plessner,
Basel 2019, 194 f.



380 —— Rezensionen

for him“ (155). Abbey schliefit sich also der These an, die bereits Briicker und andere vertreten
haben: der Figur des Wanderers als Sinnbild fiir Nietzsches Philosophie des Werdens und
der Ungewissheit, welche an seinen wahrheitskritischen Skeptizismus ankntipft, den dieser
ab Menschliches, Allzumenschliches mehr und mehr ins Zentrum riickte.”® Auch Briicker
verweist in seinem Artikel in Bezug auf MA I 638 darauf, dass der Wanderer als Figur vor-
gestellt wird, welcher ,seine Freude an dem Wechsel und der Verginglichkeit“ habe (67). Zittel
wiederum wies richtigerweise darauf hin, dass Nietzsche bestimmte AuRerungen und Selbst-
bezeichnungen als ,Wanderer“, ,guter Europder“ oder ,Freigeist ,in den Mund“ (138) gelegt
worden seien, jedoch keinesfalls eins zu eins seine eigenen Positionen widerspiegelten, da sie
oft von seiner literarischen Figur des Schattens ausgesprochen worden seien.*® Somit muss
man Abbeys Ausfithrungen an dieser Stelle etwas einschranken, denn insofern Nietzsche den
Wanderer mit den ,freien Geister[n]“ (MA I 638) identifiziert, ist zumindest einzuwerfen, dass
dies innerhalb eines komplexen nietzscheanischen Spiels mit Figuren, Masken und Autoren-
schaft geschieht.

Abbey fragt — wie schon die Autoren des oben besprochenen Sammelbandes — nach der
Bedeutung der Figur des Schattens im Zusammenspiel mit der des Wanderers. Letzterer sei mit
Nietzsche selbst zu identifizieren (191 ff.). Hierbei geht sie unter anderem auf die von Jeremy
Fortier vertretene These ein, dass der Schatten fiir das Verdrdngte, Unverstandene und Ver-
nachléssigte in der Psyche des Wanderers stehe.** Abbey stimmt dieser Sichtweise zum Teil
zu, insofern der Schatten ,for all the supposedly darker things about human existence“ (192)
stehe. Jedoch korrigiert sie Fortier, indem sie darauf hinweist, dass Nietzsche den Wanderer
sehr positiv liber seinen Schatten sprechen und ihn dariiber hinaus tiber die Wichtigkeit des
Zusammenspiels von Licht und Schatten referieren lasse. In der Tat sagt der Wanderer: ,wie
sehr ich mich freue, dich zu héren und nicht blof zu sehen. Du wirst es wissen, ich liebe den
Schatten wie ich das Licht liebe. Damit es Schonheit [...] gebe, ist der Schatten so néthig wie
das Licht“ (WS, Rahmendialog). Abbey ist also zuzustimmen, wenn sie ausfiihrt, dass fiir Nietz-
sche die dunkle Seite der Existenz nicht etwas blofs Unbewusstes und Verdrangtes ist, sondern
etwas, dass es anzunehmen und zu bejahen gelte: ,Nietzsche allows that things appearing to be
diametrically opposed to one another could actually be intimately related to one another* (193).
Nicht zuzustimmen ist ihr jedoch in der These, dass es sich bei dem Schatten um den dunklen
Teil des Autoren Nietzsches handele, da Nietzsche wie gesehen seine Autorenschaft in viele Per-
sonae, Schatten, Masken und Figuren aufteilt und sich keinesfalls einseitig mit der literarischen
Figur des Wanderers identifiziert: ,Mitunter nannte ich mich auch der Wanderer, / 6fter aber
noch Zarathustra’s Schatten“ (KSA 14.337).

Gegen Ende ihres Einfithrungsbuches geht Abbey noch einmal auf die Frage ein, ob und
inwiefern sich der Wanderer von Menschliches, Allzumenschliches unterscheidet. Einerseits
betont sie, die meisten inhaltliche Punkte aus dem Wanderer seien lediglich eine Zusammenfas-
sung vieler Uberlegungen aus Menschliches, Allzumenschliches (195). Jedoch sei z. B. der Aspekt
der Selbstsorge, den Nietzsche im Wanderer stark macht, zwar ,in harmony*, aber doch , diffe-
rent* (195) von Menschliches, Allzumenschliches. Wie Nietzsche in Menschliches, Allzumensch-
lichesdie ,Schdtzung der unscheinbaren Wahrheiten“(MAI3) fordere, so wende
er sich im Wanderer folgerichtig den ,ndchsten Dingen/[n]“ (MA II, WS 5) zu. Abbey hat
zumindest fiir diesen Zusammenhang recht, wenn sie davon spricht, dass Nietzsche mit dem

29 Vgl. Briicker 240.

30 Vgl. Za IV, Der Schatten.

31 Vgl. Jeremy Fortier, ,Nietzsche’s Political Engagements. On the Relationship between Philosophy and
Politics in The Wanderer and his Shadow*, in: The Review of Politics 78/2 (2016), 201-225: 211.



Rezensionen =—— 381

Wanderer eine Fortfiihrung seiner Philosophie aus Menschliches, Allzumenschliches betreibe.
In diesem Sinne widerspricht Abbey auch der Annahme Ansell-Pearsons, dass Nietzsche in
Menschliches, Allzumenschliches eine skeptische und naturalistisch-positivistische Heran-
gehensweise wéhle und diese im Wanderer mit den Fragen der Gesundheit und der Selbstsorge
zu vereinen suche (200).%* Zwar, so stimmt Abbey Ansell-Pearson zu, gehe es um Nietzsches
Versuch der Vermahlung einer metaphysikkritischen, wissenschaftlichen Methodik mit den
Fragen von Diét, Klima und Umwelt. Jedoch grenzt sie sich von ihm ab, wenn dieser Mensch-
liches, Allzumenschliches als positivistisches Werk charakterisiert. Sie spricht stattdessen von
einer ,,epistemology-plus‘-perspective“ (200), welche neben der Frage danach, ob bestimmte
Wahrheiten erkenntnistheoretisch zutreffend seien, auch die nach der Nutzbarkeit fiir ein gut
gefiihrtes Leben miteinbezieht. Abbey arbeitet also an dieser Stelle ein pragmatisches Wahr-
heitsverstdndnis Nietzsches heraus, welchem es, zumindest fiir diesen Zusammenhang, zuzu-
stimmen gilt. Denn Nietzsche vertrat bereits zur Zeit von Menschliches, Allzumenschliches
die Auffassung, dass es keineswegs — wie es die Korrespondenztheorie der Wahrheit sowie
die Naturwissenschaft verlangt — eine Welt gebe, die sich unabhéngig von unseren Wahrneh-
mungsstrukturen sowie unserer Sprache beschreiben und mit der sich unsere Vorstellung der
Dinge abgleichen lasse: ,Jedes Wort ist ein Vorurtheil“ (MA II, WS 55), und: ,Durch Worte und
Begriffe werden wir jetzt noch fortwédhrend verfiihrt, die Dinge uns einfacher zu denken, als
sie sind, getrennt von einander, untheilbar, jedes an fiir sich seiend. Es liegt eine Mythologie in
der Sprache versteckt (MA II, WS 11). Nietzsche vertrat demgegeniiber die Meinung, dass
wir es bei der Wirklichkeit mit einem nicht-abzuschlieflenden, nicht ein fiir alle Mal erkenn-
baren Strom des Werdens zu tun haben. In diesem Sinne muss die positivistische These, hierin
muss Abbey beigepflichtet werden, beziiglich Menschliches, Allzumenschliches zuruckgewie-
sen werden:

His depiction of reality as this holistic continuous flow causes trouble for any conventional notion
of modern science. For him, genuine scientific knowledge would have to see and respond to the
world in this way, and not try to artificially atomise pieces of information and hypostatise them as
enduring facts (203).

Im Anschluss an Abbey lésst sich somit festhalten: Wirkliche Wissenschaft nach Nietzsche
misste sich mit den Voraussetzungen beschéftigen, die uns meinen lassen, es gebe ,objektive
Wahrheiten“ oder voneinander isolierbare Dinge, anstatt anzunehmen, solche isolierten Dinge
wiirden sich unabhéngig von uns in der Wirklichkeit finden.

Am Schluss ihres Buches verweist Abbey auf eine wahrscheinliche Kontinuitit der Wan-
derer-Schatten-Thematik tiber den Wanderer hinaus zur Morgenréthe: ,The idea of the Shadow
and all that it stands for only being visible in the light of knowledge is reiterated [...]. Night falls
and the Shadow, necessarily, disappears. It is worth noting the title of Nietzsche’s next book
Daybreak, [...] which suggests that the Shadow will return® (224). Dieses auf Menschliches, All-
zumenschliches und den Wanderer folgende Werk Nietzsches ist Thema des letzten zu bespre-
chenden Buches.

4. Das 2021 gemeinsam von Keith Ansell-Pearson und Rebecca Bamford verfasste Buch Nietz-
sche’s “Dawn”. Philosophy, Ethics and the Passion of Knowledge vertritt den Anspruch eines
Ubersichtswerkes zu Nietzsches Schrift Morgenréthe. Ganz wie die oben besprochenen Autoren

32 Keith Ansell-Pearson, Nietzsche’s Search for Philosophy. On the Middle Writings, London 2018, 8 und
18.



382 —— Rezensionen

in Bezug auf den Wanderer, so betonen die Verfasser dieses Buches beziiglich der Morgenréthe
die Eigenstdndigkeit des Werkes sowie die bisher fehlende Aufmerksamkeit fiir diese Schrift
innerhalb der Sekundarliteratur. Eine Ausnahme bilde der von Jochen Schmidt veréffent-
lichte Kommentar zu Nietzsches Morgenrothe,* jedoch sei ihr eigenes Buch die bisher erste
Veréffentlichung auf englischer Sprache zur Morgenrdthe, welche die Lange einer Monografie
habe. Ziel des vorliegenden Buches sei es dementsprechend, die Morgenrithe als ,a distinct,
internally coherent, philosophical project* (1£.) zu analysieren, anstatt sie als bloe Ubergangs-
arbeit zu Nietzsches spaterem Werk zu betrachten. In diesem Sinne sei das Ziel: ,.to reintroduce
Dawn to contemporary scholarship as a fascinating and worthwhile piece of philosophy, that is
of continuing relevance to our efforts to respond to philosophical problems* (10).

Wahrend Abbey in ihrem Einfithrungsbuch zu Menschliches, Allzumenschliches in ihrer
Gliederung chronologisch Nietzsches Aufbau des Werks folgt, gliedern Ansell-Pearson und
Bamford ihr Buch themenspezifisch in zehn Kapitel (und einen Briefnachlass), ohne hierbei
immer der Chronologie Nietzsches zu folgen. Dies macht insofern Sinn, als dass Nietzsches
eigene Argumentation nicht immer chronologisch verlauft und die aphoristische Methodik
gerade ein systematisierendes Philosophieren, welches sich eines chronologischen Argumen-
tierens bedient, unterwandern soll. Nietzsche fordert also, wie schon Briicker (132) in seiner
Monografie betonte, durchaus einen aktiven Leser ein, der autonom den Inhalt seiner Schrif-
ten neu zusammensetzt. Die Methodik der beiden Verfasser deckt sich somit mit Nietzsches
eigenen Aussagen zum philologischen Umgang mit seinen Schriften.

Inhaltliche Schwerpunkte der Untersuchung bilden neben Nietzsches Religions- und
Moralkritik seine Auffassung vom Mitleid sowie seine Dekonstruktion autonomer Subjektivi-
tét. In ihrer Einleitung gehen die beiden Autoren bereits etwas genauer darauf ein, warum die
Morgenrothe ein eigenstandiges Werk innerhalb von Nietzsches (Euvre darstelle. So wird vor
allem der Terminus ,Sittlichkeit der Sitte“ aus M 9 als eine der wichtigsten ,critical innovati-
ons“ (2) erwahnt, welche von Nietzsche in der Morgenrithe entwickelt worden seien. Tatséch-
lich kommen die Verfasser im Laufe ihres Buches immer wieder auf dieses Thema zu sprechen
und leiten viele von Nietzsches Ansichten aus der Morgenrdthe aus diesem iibergeordneten
Terminus der Sittlichkeit der Sitte ab. Eine der zentralen Thesen des hier besprochenen Buches
ist somit, dass die einflussreiche Idee der Sittlichkeit der Sitte als eine umfassende Methodik
gefasst wird: ,What this means is that the scope of Nietzsche’s critique of customary morality is
not limited to morality: it involves inquiry itself“ (3). Nietzsches Begriff der Sittlichkeit der Sitte
wird also von den Autoren weitaus breiter gefasst denn als blofSe Moralkritik. Sie gehe tiber in
Fragen der Selbstsorge, der physischen Gesundheit sowie der JAsthetik der Existenz“ hinaus,
etwa wenn Nietzsche fordere, sich von den allgemeinen Ratschldgen des Arztes zu losen, weil
diese fiir den Einzelnen krankmachende Folgen haben kénnten (53, M 322).

Eine weitere Annahme von Ansell-Pearson und Bamford ist die Parallelitdt von der Mor-
genrdthe mit Nietzsches Thesen aus seinem spéteren Werk. Abbey zweifelt z. B. an, dass es
methodisch zuléssig sei, Nietzsches nachgereichte Vorreden in der Untersuchung der jeweiligen
Werke einflieflen zu lassen, da sie einer anderen Werkphase mit anderen inhaltlichen Grund-
annahmen entspriangen.** Ansell-Pearson und Bamford hingegen ziehen durchaus Aussagen
heran, die Nietzsche in seinen spateren Schriften zur Morgenréthe gefallt hatte: In Ecce homo

33 Vgl. Kaufmann, Kommentar zu Nietzsches ,Der Wanderer und sein Schatten“. Nach der Publikation
des Buches von Ansell-Pearson und Bamford erschien in deutscher Sprache zudem ein ausfiihrlicher
Sammelband zu diversen Themen aus der Morgenréthe: Brock / Godde / Zifras (Hg.), Das Leuchten der
»Morgenriothe*.

34 Vgl. Abbey 14 f.



Rezensionen =——— 383

z.B. spricht Nietzsche von der Morgenréthe als von seinem ,jasagende [n] Buch“ (EH, M 1).
Ausgehend von solchen AuRerungen vertreten die Autoren die These, dass zentrale Annahmen
von Nietzsches spateren Werken — ewige Wiederkehr, amor fati, Kritik der christlichen Moral
u. a. — bereits in der Morgenrédthe ihren Ursprung haben (5). Diese Aufzdhlung musste jedoch
durch die (von den Verfassern leider weitestgehend ignorierte) Frage ergdnzt werden, inwie-
fern Nietzsches erstmals in der Morgenréthe verwendete Rede vom ,Gefiihl der menschlichen
Macht*“ (M 146) bereits die spitere These vom Willen zur Macht vorwegnimmt. Zudem trifft
der von Briicker erwihnte methodische Einwand, wonach Nietzsches spétere AuRerungen zu
friheren Schriften einen werkpolitischen Charakter (mit eigenen Interessen) tragen, sicher
inshesondere auf Ecce homo zu. Daher sind solche Einordnungen Nietzsches auch mit einer
gewissen Vorsicht zu genieflen. Grundsatzlich jedoch ist Ansell-Pearsons und Bamfords These,
wonach die Morgenréthe zentrale Thesen von Nietzsches Spéatphilosophie vorwegnehme, zuzu-
stimmen. Dies zeigt sich schon in Nietzsches Bezugnahme auf die Idee der Sittlichkeit der Sitte
(M 9) innerhalb der fiir das spitere Werk so wichtigen Auseinandersetzung mit der Figur des
souverdnen Individuums (GM II 2).

Insgesamt lasst sich bereits an dieser Stelle sagen, dass das Buch deutlich mehr eigen-
stdndige inhaltliche Thesen entwickelt als die Einfithrung von Abbey und dass es auch deutlich
mehr Kontextualisierungen zu anderen Schriften Nietzsches aufweist. Somit verdeutlicht es
neben aller betonten Eigenstandigkeit der Morgenrdthe auch zu Recht den enormen Einfluss
auf spétere Schriften und beschreibt dariiber hinaus die Herleitung der Morgenridthe aus
Menschliches, Allzumenschliches (Kapitel 1).

Im zweiten Kapitel widmen sich die Autoren der ,Campaign Against Morality“ (45), die
flir Nietzsche in der Morgenrithe eine zentrale Rolle spiele. Wie schon Abbey (4) heben auch
Ansell-Pearson und Bamford hervor, dass es verkiirzt und irrefiihrend sei, Nietzsches eigene
Selbst-Stilisierung als ,Immoralist“ (M, Vorrede 4) allzu ernst zu nehmen (45). Vielmehr wende
sich Nietzsche nur gegen einen bestimmten Typus von Moral, den er z. B. in der Morgenrithe
mit dem Terminus ,Sittlichkeit der Sitte“ beschreibe. Uberdies finde bei Nietzsche — wie auch
spater bei Foucault — eine Aufwertung einer ,Ethik des Selbst“ gegeniiber der Moral statt. Wenn
Nietzsche also von Moral spreche, solle ein bestimmter Typus von Moral (Sittlichkeit der Sitte)
attackiert werden, nicht das Feld des Ethischen als Ganzes (47). Diesen Ausfithrungen ist aus-
driicklich zuzustimmen, und sie lassen sich durch ein sehr sprechendes Zitat aus der Morgen-
rothe untermauern: ,Ich leugne nicht [...], dass viele Handlungen, welche unsittlich heissen, zu
vermeiden und zu bekdmpfen sind; [...] aber ich meine: [...] aus anderen Grinden, als
bisher“(M103).

In diesem Sinne, so die Verfasser, wolle Nietzsche den Leser der Morgenrdthe dazu ein-
laden, am Prozess der Umgestaltung und Selbstitberwindung der Moral teilzunehmen, da es
ein Prozess sei, der fortlaufend sei und sich auch im Einzelnen vollziehe (50, M, Vorrede 4).
Nietzsche will laut den beiden Autoren unser Vertrauen in die Moral erschiittern, poche aber
zugleich darauf, dass es richtig sei, die meisten unsittlichen Handlungen zu vermeiden (51, M
103). Nietzsche zufolge sollen — das muss im Anschluss an die Ausfithrungen der Autoren ergan-
zend hinzugefiigt werden — andere Motive und Voraussetzungen fiir sittliches Handeln gesucht
und gefunden werden, weil die bisherigen Griinde in ihrem Kern nihilistisch und lebensfeind-
lich waren.*

35 Die Neubestimmung und Transformation der Moral verlaufen bei Nietzsche tiber die an der griechi-
schen und rémischen Antike geschulten Praktiken der Selbstsorge. Vgl. zu den inhaltlichen Parallelen
zu Foucaults spéater Analyse der Selbstsorge und der ,Ethik des Selbst“ Heinrich, Individualitdt, Subjek-
tivitdt und Selbstsorge bei Nietzsche, 206 und 208: ,Der neue Typ ethischen Verhaltens definiert sich [...]



384 —— Rezensionen

Im vierten Kapitel ihres Buches widmen sich Ansell-Pearson und Bamford ausfithrlich
zwei weiteren zentralen Themen nietzscheanischer Moralkritik: dem des Mitleids sowie dem
der moralischen Vorstellungskraft. Auch Abbey widmet sich in ihrer Arbeit den Problemen des
Mitleids und méglichen unegoistischen Handlungen (50 ff.) und kommt zum Schluss, dass fir
Nietzsche nicht-egoistisches Handeln durchaus moglich sei, dieses aber zunéchst sozial erlernt
werden miisse (53).

Ansell-Pearson und Bamford besprechen diese Zusammenhdnge etwas ausfiihrlicher
und breiter als Abbey. Ein Schwerpunkt der Untersuchungen der beiden Autoren liegt auf der
Analyse der nietzscheanischen Kritik an Schopenhauers Mitleidsethik. Dabei wird — auch unter
Bezugnahme auf andere Arbeiten Abbeys®® — die These entworfen, dass ein wichtiger Grund
fiir Nietzsches Zuriickweisung des Mitleidsgedankens in dessen Therapeutik und Selbst-Asthe-
tisierung liege (97). So bestiinde ein Hauptanliegen der nietzscheanischen Selbstsorge in der
Akzeptanz der Einsamkeit, der eigenen Not und des Leidens im Allgemeinen.*” Dieses Ertragen-
Lernen werde wiederum durch das Gefiihl des Mitleids, welches den Impuls zur Leidensmini-
mierung erzeugt, herausgefordert und geschwacht. Ein Hauptmotiv fiir Nietzsches Zurtickwei-
sung des Mitleids liegt also — so lasst sich in Anschluss an diese sehr richtigen und originellen
Uberlegungen der beiden Autoren sagen — in dessen Philosophie der Selbstsorge begraben. Ein
weiterer Grund fiir die nietzscheanische Mitleidskritik, so fahren Ansell-Pearson und Bamford
fort, liege darin, dass Nietzsche die Annahme zurtickweise, man kdnne blof} aus einem Motiv
heraus handeln (M 133). Diese Fehlannahme ginge laut Nietzsche auf Schopenhauers ,Theorie
eines mystischen Processes“ zuriick, ,vermdge dessen das Mitleid aus zwei Wesen eins
macht“ (M 142). Die beiden Autoren geben an dieser Stelle Nietzsches Position richtig wieder.
Jedoch stellt sich die Frage, ob Nietzsche wiederum Schopenhauer gerecht wird.

Richtig an diesen Ausfiihrungen ist, dass bei Schopenhauer das Phdnomen des Mitleidens
auf der metaphysischen Grundlage ruht, wonach sich im Mitleiden die durch die Erscheinungs-
formen Raum und Zeit vermittelte Illusion einer Verschiedenheit der einzelnen Individuen
auflése zugunsten der Einsicht ,dafl das eine Individuum im andern unmittelbar sich selbst,
sein eigenes wahres Wesen wiedererkenne.*® Jedoch gibt es bei Schopenhauer auch eine
andere, konkretere Ebene jenseits aller metaphysischen oder mystischen Begriindungszusam-
menhénge. Der Vorwurf, der Schopenhauer (u.a. von Nietzsche) gemacht wird, besteht zu
einem grofen Teil darin, dass jener angeblich annehme, der Zustand des Mitleidens fithre zu
einer alle individuellen Zwischentdne verwischenden Identifizierung mit dem Anderen. Hier-
gegen liefie sich einwenden, dass bei Schopenhauer der Andere in seiner Andersheit sehr wohl
Bestand hat. So schreibt er in seiner Schrift Uber die Grundlage der Moral (1840):

es bleibt uns gerade jeden Augenblick klar und gegenwartig, dafs Er der Leidende ist, nicht wir:
und geradezu in seiner Person, nicht in unserer, fithlen wir das Leiden, zu unserer Betriibnif. Wir

uber ein verdndertes Verhéltnis zu den moralischen Vorschriften. Dies ldsst sich tiber den Vergleich mit
der foucaultschen Interpretation der antiken Selbstsorgepraktiken als eine Konstituierung der Indivi-
duen als autonome Subjekte ihres moralischen Handelns verstehen und bezeichnen [...]. Die autonome
Art der moralischen Subjektivierung, welche auch Foucault [...] im Sinn hat, konstituiert sich stets tiber
asketische Praktiken, die dem Individuum helfen, bestimmte Aspekte seiner selbst zu transformieren
und zu bestarken.“ Vgl. hierzu Foucault, Der Gebrauch der Liiste, 40.

36 Vgl. Ruth Abbey, Nietzsche’s Middle Period, Oxford 2000, 61.

37 Vgl. M 443.

38 Arthur Schopenhauer, Uber die Freiheit des menschlichen Willens / Uber die Grundlage der Moral,
Zirich 1977, 310 .



Rezensionen =—— 385

leiden mit ihm, also in ihm: wir fithlen seinen Schmerz als den seinen und haben nicht die Ein-
bildung, daR er der unserige sei.*’

Es wére demzufolge interessant, der Frage nachzugehen, inwiefern Schopenhauers Mitleids-
ethik gerettet und gegen die nietzscheanische Kritik verteidigt werden kann. Hierfiir wére
eine Differenzierung vonndéten: Wie kann das Leiden des Anderen mitempfunden werden,
ohne dass in diesem Gefiihl eine Differenzierung von ,Ich“ und ,Du“ komplett aufgehoben
wiirde?*® Den Autoren entgehen solche Differenzierungen in diesem Zusammenhang leider.
Zuzustimmen gilt es ihnen hingegen in ihrer grundsétzlichen These, dass es Nietzsche in der
Morgenréthe durchaus um die Etablierung einer Ethik und nicht um eine Abschaffung mora-
lischen Handelns gehe. Jedoch sei die Ethik, die Nietzsche im Blick habe, eine, die die Idee des
Mitleids hinter sich lasse: ,We follow Ansell-Pearson’s pointing out of the value of solitude to a
project of self-fashioning in a post-Mitleid ethical context* (98). Nietzsche geht somit — das lasst
sich im Anschluss an die beiden Verfasser feststellen — in seinen eigenen ethischen Vorstellun-
gen hinter universalistische Ansétze (Kant) oder Mitleidsethiken (Schopenhauer) zurtick und
bezieht sich auf die antike Selbstsorge und Selbst-Gestaltung und hiermit verbundene ,Ethik
des Selbst“. Ethisch ist diese Sichtweise, weil es Nietzsche keinesfalls um eine solipsistische
Selbstinszenierung geht, sondern Selbstsorge vielmehr immer eingebunden ist in soziale Bezie-
hungen: ,This indicates [...] that Nietzsche envisages how the possible ethics of self-fashioning
agent is embedded in a web of social connections* (100).** Fiir Abbey ist nach Nietzsche ein Mit-
empfinden mit Anderen grundsétzlich mdglich, jedoch miisse es sozial erlernt werden (52 f.).
Ansell-Pearson und Bamford wiederum gehen, wenn man so will, andersherum vor: Bei ihnen
beruht die nietzscheanische Ethik auf der auf den ersten Blick selbstbeziiglich erscheinenden
Selbst-Kultivierung, die jedoch immer schon auf den Beziehungen mit Anderen aufbaue (100,
M 467).

Im sechsten Kapitel ihres Buches setzen sich die Autoren detailliert mit der Frage aus-
einander, welche Rolle die Themenfelder der Subjektivitét, des Selbst sowie der Autonomie in
Nietzsches Morgenrdthe spielen. Hierbei gehen sie von einem mdglichen Selbstwiderspruch
in Nietzsches Philosophie der Selbst-Kultivierung aus: ,yet it is unclear how self-cultivation is
possible if there is no unified self“ (141). Dieser Widerspruch wird jedoch zum Teil aufgeldst,

39 Schopenhauer, Uber die Freiheit des menschlichen Willens / Uber die Grundlage der Moral, 251.

40 Vgl. hierzu SchlofSberger, Phdnomenologie der Normativitdt, 214 ff. SchlofSberger argumentiert, auch
in kritischer Auseinandersetzung mit M 142, dass wahres Mitfithlen mit dem Anderen gerade nicht
darauf beruhe, das Gefiihl des Anderen in uns zu reproduzieren, indem wir sein Ausdrucksverhalten
nachahmen: ,man versteht immer nur sich selbst, wenn man die eigenen Gefiihle in den Anderen proji-
ziert [...]. ,Erginge es mir so, so wére es bei meiner Naturanlage gar nicht so schlimm, aber fiir ihn ist es
schlimm, bei seiner Natur, bei seiner Individualitét‘. Das echte Mitgefiihl zeigt sich gerade darin, dass es
den Anderen in seinem Anderssein, in seiner besonderen Individualitdt meint“ (214 und 217).

41 Vgl. M 467.

42 Was das Thema des Sozialen bei Nietzsche angeht, so sei hier kurz verwiesen auf die tiefergehende
Untersuchung Rosalyn Diprose, Corporal Generosity. On Giving with Nietzsche, Merleau-Ponty, and Levi-
nas, New York 2002. Diprose deutet den Willen zur Macht als intersubjektiven Vorgang, der sich inner-
halb von relationalen Beziehungen in einem sozialen Korper vollzieht. Dies gelte auch fiir Nietzsches
»model of self-fabrication“ (30), das sich immer auf bereits existierende soziale Konzepte der Selbst-
Kultivierung beziehe. Dieser Vorgang baue laut Diprose wiederum auf einem viel grundsétzlicheren
Prozess auf, wonach wir immer schon zwischenleiblich in die Welt miteinbezogen seien: ,we embody
social imaginaries insofar as we live through the bodies of others who are already social beings“ (173).



386 =—— Rezensionen

indem darauf verwiesen wird, dass fiir Nietzsche das Selbst keine in sich geschlossene Einheit
darstellt, sondern sich aus diversen Trieben und Affekten zusammensetze (M 109). Insofern
kommen die Verfasser zu dem Schluss, dass der Topos der Selbstheherrschung der Triebe bei
Nietzsche ohne das Konzept eines vernunftbetonten Subjekts auskomme (143 f.). Stattdessen
sei es wiederum nur ein ,andrere[r] Trieb[]“ (M 109), welcher unseren Intellekt, der einen
Trieb bekdmpft, leite. Dementsprechend stehe es nicht in unserer eigenen Macht, wenn wir
wollen, dass wir einen bestimmten Drang oder Trieb in uns bekidmpfen. Diesen Uberlegun-
gen der Autoren ist durchaus zuzustimmen. Jedoch miusste dem noch hinzugefiigt werden,
dass Nietzsche bei aller Kritik am Begriff eines verniinftigen, autonomen Subjekts ein neues
Konzept von Autonomie vorstellt. Dieses ist dadurch bestimmt, dass wir unsere Triebe und
Affekte, die unser Handeln leiten, wiederum tiber Praktiken der Selbstsorge und der Diétetik
in eine selbstbestimmte Rang- und Reihenfolge bringen.*?

Nach Uberlegungen zu Epikurs Idee einer Garten-Gemeinschaft und dessen Einfluss auf
Nietzsches Philosophie der Lebenskunst (201) gehen die Autoren im neunten Kapitel ihres
Buches naher auf die politischen Implikationen der Morgenrdthe ein. Neben Nietzsches Aus-
einandersetzung mit den zeitgendssischen Ausdrucksformen des Sozialismus und des Kapita-
lismus wird vor allem die Forschungslage zu Nietzsches Ausfiihrungen der ,Rasse“-Problematik
in der Morgenréthe diskutiert (213 ff.). Zunachst folgen Ansell-Pearson und Bamford — was die
Morgenrothe betrifft — an dieser Stelle jenem Forschungsstrang, welcher Nietzsche im Ganzen
vor allem ein kulturhistorisches und nur sehr selten ein biologistisch-essentialistisches Ver-
stindnis von Rasse unterstellt.** Einer solchen Bewertung ist nachhaltig zuzustimmen. Hierzu
muss erganzt werden, dass vor allem Gerd Schank in seinem Standardwerk zum Thema Rasse
bei Nietzsche betont, dass dieser den zeitgendssischen, sozialdarwinistischen, biologistischen
Rassegedanken zuriickweist, in denen biologische Reinheitsvorstellungen eine hervorgeho-
bene Rolle spielen. Bei Nietzsche hingegen wirkt die Vermischung von Vélkern bereichernd
und positiv. Nietzsches eigene Vorstellungen von Rasse zielen dariiber hinaus auf ein kulturel-
les Versténdnis, d. h., hiermit ist in erster Linie eine Gemeinschaft angesprochen, welche eine
Einheit darstellt, die sich vor allem {iber soziale und kulturelle Identititen bestimmt.*®

Demgegeniiber fithren die Autoren jedoch ins Feld, dass auch solche Vorstellungen als
rassistisch bezeichnet werden kénnen, die — wie Nietzsche in M 272 — Rasse nicht biologistisch,
sondern kulturhistorisch begriinden, insofern auch hier von festen Charaktereigenschaften
einer bestimmten Gruppe ausgegangen werde (214). Gegen dieses Argument lésst sich pauschal
nichts einwenden. Jedoch kann einschrankend hinzugefiigt werden, dass Nietzsche zumindest
nicht ein biologistisch-nationalsozialistischer Rassismus unterstellt werden kann, welcher
totalitdr argumentiert und in einer Rasse eine biologische Gefahr fiir eine andere Rasse sieht.
Nietzsche hing somit nicht einem trennenden und hierarchisierenden Rassismus an.*® Zumin-
dest fiir eine deutsche Diskussion wirkt dieses Argument durchaus entlastend.

43 Vgl. hierzu Heinrich, Individualitdt, Subjektivitit und Selbstsorge bei Nietzsche, 99-107; JGB 284; und
MA I, Vorrede 6.

44 Vgl. Jaqueline Scott, ,,On the Use and Abuse of Race in Philosophy*, in: Robert Bernasconi/ Sybol Cook
(Hg.), Race and Racism in Continental Philosophy, Bloomington, IN 2003, 53-74: 60 f.

45 Vgl. hierzu u. a. Heinrich, Individualitdt, Subjektivitit und Selbstsorge bei Nietzsche, 196-198, und
Gerd Schank, ,Rasse“und ,Ziichtung“ bei Nietzsche, Berlin 2000, 54 ff., 147 f. und 357 ff. Vgl. zu Nietzsches
Zurickweisung des Darwinismus u. a. EH, Warum ich so gute Buicher schreibe 1.

46 Vgl. hierzu Vanessa Lemm, ,Nietzsche and Biopolitics. Four Readings of Nietzsche as a Biopolitical
Thinker*, in: Sergei Prozorov / Simona Rentea (Hg.), The Routledge Handbook of Biopolitics, London 2015,
50-65: 61.



Rezensionen =—— 387

Ansell-Pearson und Bamford weisen zurecht darauf hin, dass Nietzsche in M 272 von
sreingewordenen Rassen“ spricht und dass Kultur und Rasse hier nicht notwendigerweise als
Synonyme auftreten. In diesem Zusammenhang muss jedoch erwéhnt werden, dass bei Nietz-
sche Rassen nicht ,rein“ werden tber eine feindselige Isolierung gegentiber anderen Rassen,
sondern dass sie liber ,Volkervermischung [...] durch kulturelle ,Arbeit¢ [...] im [...] Sinn einer
,Synthese‘, ,rein‘ werden“*’ kénnen.

Auch gehen die Verfasser darauf ein, dass Nietzsche ,concerned with racial breeding
and with human development“ sei und dass ,these two need not to be treated as identical®
(214). Asthetische Selbst-Kultivierung sei demnach bei Nietzsche nicht mit einer ,Ziichtung
der Rassen“ zu identifizieren. Dem muss jedoch ein anderes Verstdndnis von Zucht entgegen-
gehalten werden. Nietzsche geht gerade in der Morgenrdthe immer wieder auf diétetische
Praktiken der Selbstsorge (wie Isolation, Erndhrung, Riicksicht auf Ort und Klima) ein, die
helfen sollen, den Einzelnen im Sinne eines ,gesunden Wachstums® und einer Selbst-Kulti-
vierung zu ,ziichten“.*® Obschon hierbei fiir Nietzsches eine gesunde Leiblichkeit von nicht zu
unterschatzender Bedeutung ist, so verlduft doch eine solche Ziichtung des ,héheren Typus*
nicht anhand biologistischer Kriterien, sondern hauptséchlich tber nicht-biologische Mittel
wie Vereinsamung und Gewissensbildung. Und die ,Selektion®, die eine solche Ziichtung her-
vorrufen soll, ist nicht sozialdarwinistisch zu verstehen, da der Einzelne in der Lage ist, auch
aktiv in einem solchen Prozess miteinzuwirken.* Leibliche Gesundheit ist fiir Nietzsche nicht
etwas allgemein Gegebenes, sondern generell etwas, das stark pluralistisch zu begreifen ist und
das man sich ,bestédndig noch erwirbt und erwerben“ (FW 382) muss. Eine nietzscheanische
»Zuchtung® kann somit zumindest nicht in einem totalitir-rassistischen Sinne zu verstehen
sein. Bei aller auf den ersten Blick drastischen Rhetorik handelt es sich bei Nietzsche nicht
um eine dufierliche Selektion von Menschen oder von Rassen voneinander, sondern letzten
Endes um eine Selektion und Ziichtung bestimmter Eigenschaften im Menschen, die wiederum
(iiber diétetische Einwirkungen auf sich selbst) gestirkt oder geschwicht werden sollen.*® Der
Deutung von Robert C. Holub, die Ansell-Pearson und Bamford in ihrem Buch zwar erwéhnen,
aber letztlich zurtickweisen, gilt es demnach zuzustimmen. Hiernach ging es zumindest dem
Nietzsche der mittleren Werkphase (einschliefilich der Morgenréthe) hauptsédchlich um das
Thema der Gesundheit und nicht um das einer rassistischen Kolonialisierung (215).>*

Das zehnte und letzte Kapitel des Buches liefert neben Reflexionen iiber Nietzsches Meta-
pher der Aeronauten auch eine abschlieflende Bewertung der Stellung der Morgenrdthe inner-
halb von Nietzsches Gesamtwerk. Die Autoren tibernehmen hierfiir Nietzsches eigene Einord-
nung aus Ecce homo, wo er die Morgenréthe zwischen den ja- und den nein-sagenden Biichern
seiner mittleren und spaten Werkphase unterscheidet. Dies ist zumindest dahingehend mit
einem vorsichtigen Fragezeichen zu versehen, insofern Nietzsche in seinem spéteren Werk
eigene, werkpolitische Intentionen verfolgte, wenn es um die riickschauende Einordnung fri-
herer Schriften ging.

47 Schank, ,,Rasse“und ,Ziichtung“ bei Nietzsche, 148.

48 Vgl. u. a. M 534, 553 und 555.

49 Schank, ,Rasse“und ,Ziichtung*“ bei Nietzsche, 354 ff., und Heinrich, ,Gesundes Wachstum®, 263 f.

50 Vgl. zum Phénomen der Selbst-Zucht bei Nietzsche EH, Warum ich so klug bin 9, sowie zum benach-
barten Feld der Selbst-Kultivierung M 560.

51 Robert C. Holub, ,Nietzsches Colonialist Imagination. Nueva Germania, Good Europeanism, and
Great Politics“, in: Sara Friedrichsmeyer / Sara Lenox / Susanne Zantop (Hg.), German Colonialism and
its Legacy, Ann Arbor, MI 1988, 33-49: 42 und 44.



388 =—— Rezensionen

Ansell-Pearson und Bamford ordnen zuletzt, Nietzsches Unterscheidung aus Ecce homo
folgend, die Morgenrdthe als eines der ja-sagenden, d. h. affirmativen, Biicher Nietzsches ein,
in denen ,a positive vision of humanity as future-oriented and self-cultivating“ (225) verhan-
delt werden solle. Das insgesamt analytisch scharfe, sehr komplexe und dennoch verstiandlich
geschriebene Buch schliefst somit mit der fiir die Nietzsche-Forschung wichtigen Feststellung,
dass die Morgenrdthe diejenige Schrift sei, von der aus Nietzsche in sein spateres Werk starte:
»we suggest that it is important to appreciate that he proceeds with this work within the clea-
ring created by the campaign against morality that he first sets into motion in Dawn“ (243).

Literaturverzeichnis

Abbey, Ruth: Nietzsche’s Middle Period, Oxford 2000

Ansell-Pearson, Keith: Nietzsche’s Search for Philosophy. On the Middle Writings, London 2018

Benne, Christian / Mdiller, Enrico: ,Das Personliche und seine Figurationen bei Nietzsche®, in: Christian
Benne / Enrico Mdiller (Hg.), Ohnmacht des Subjekts - Macht der Persénlichkeit, Basel 2014, 15-67

Brock, Eike / Godde, Glinter / Zirfas, J6rg (Hg.): Das Leuchten der ,Morgenréthe“. Friedrich Nietzsche und die
Kunst zu leben, Berlin 2022

Diprose, Rosalyn: Corporal Generosity. On Giving with Nietzsche, Merleau-Ponty, and Levinas, New York 2002

Fortier, Jeremy: ,Nietzsche’s Political Engagements. On the Relationship between Philosophy and Politics in
The Wanderer and his Shadow*, in: The Review of Politics 78/2 (2016), 201-225

Foucault, Michel: Der Gebrauch der Liiste. Sexualitit und Wahrheit II, Gbers. v. Ulrich Raulff und Walter Seitter,
Frankfurt a.M. 1984

Gantschow, Alexander: Das herausgeforderte Selbst. Zur Lebensfiihrung in der Moderne, Wiirzburg 2011

Godde, Gunter / Loukidelis, Nikolaos / Zirfas, Jorg (Hg.): Nietzsche und die Lebenskunst. Ein philosophisch-
psychologisches Kompendium, Stuttgart 2016

Heinrich, Johannes: ,Gesundes Wachstum. Nietzsches Didtetik als philosophisches Programm¢, in: Eike
Brock / Glinter Gédde / J6rg Zirfas (Hg.), Das Leuchten der ,,Morgenriothe®. Friedrich Nietzsche und die
Kunst zu leben, Berlin 2022, 259-271

Heinrich, Johannes: Individualitdt, Subjektivitdt und Selbstsorge bei Nietzsche. Eine Analyse im Gesprdch mit
Foucault, Berlin 2018

Hoffmann, Christoph: ,Umgebungen. Uber Ort und Materialitit von Ernst Machs Notizbiichern®, in: Martin
Stingelin / Matthias Thiele (Hg.), Portable Media. Schreibszenen in Bewegung zwischen Peripatetik und
Mobiltelefon, Miinchen 2010, 89-109

Holub, Robert C.: ,Nietzsches Colonialist Imagination. Nueva Germania, Good Europeanism, and Great
Politics“, in: Sara Friedrichsmeyer / Sara Lenox / Susanne Zantop (Hg.), German Colonialism and its
Legacy, Ann Arbor, MI 1988, 33-49

Jaspers, Karl: Nietzsche. Einfiihrung in das Verstdndnis seines Philosophierens, 4. Aufl., Berlin 2010

Kaufmann, Sebastian: Kommentar zu Nietzsches ,,Der Wanderer und sein Schatten®, Berlin 2024

Lemm, Vanessa: ,Nietzsche and Biopolitics. Four Readings of Nietzsche as a Biopolitical Thinker, in: Sergei
Prozorov / Simona Rentea (Hg.), The Routledge Handbook of Biopolitics, London 2015, 50-65

Mchedlidze, Gocha: Der Wille zum Selbst. Nietzsches Ethik des guten Lebens, Minchen 2013

Rheinberger, Hans-J6rg: Epistemologie des Konkreten. Studien zur Geschichte der modernen Biologie, Frankfurt
a.M. 2006

Rheinberger, Hans-J6rg: Experimentalsysteme und epistemische Dinge. Eine Geschichte der Proteinsynthese im
Reagenzglas, Géttingen 2001



Rezensionen =—— 389

Rheinberger, Hans-J6rg: ,Vom Schreiben, ohne zu wissen, wie es endet®, in: Alexander Kraus / Birte Kohtz
(Hg.), Geschichte als Passion. Uber das Entdecken und Erzéhlen der Vergangenheit. Zehn Gespriiche,
Frankfurt a.M. 2011, 267-295

Schank, Gerd: ,Rasse“ und ,,Ziichtung“ bei Nietzsche, Berlin 2000

SchloBberger, Matthias: Phdnomenologie der Normativitdt. Entwurf einer materialen Anthropologie im Anschluss
an Max Scheler und Helmuth Plessner, Basel 2019

Schubert, Corinna: Masken denken - In Masken denken. Figur und Fiktion bei Friedrich Nietzsche, Bielefeld 2021

Scott, Jaqueline: ,,On the Use and Abuse of Race in Philosophy*, in: Robert Bernasconi / Sybol Cook (Hg.),
Race and Racism in Continental Philosophy, Bloomington, IN 2003, 53-74

Sommer, Andreas Urs: Kommentar zu ,Menschliches, Allzumenschliches*, Berlin, im Erscheinen



